





indice

Advenimiento del pueblo a la filosofia.

Definicidn de la filosoffa.

Calidad del espiritu filosdfico.

Origen de las ideas.

La metafisica de la incumbencia de la instruccién primaria.
La filosofia debe ser esencialmente préactica.

Caracteres que deben presentar el principio de garantia de nuestros juicios
y la regla de nuestras acciones. Conversion de la razon especulativa en ra-
z06n préactica: determinacion del criterio.

La justicia, razon universal de las cosas. Ciencia y conciencia.
Supremacia de la justicia.

Condiciones de una propaganda filoséfica.

Ley del progreso: destino social.

Una palabra sobre la situacion.

Conclusion.

Lectura de Proudhon.

© ~N o O

14

16
20

24
26
29
32
39
42






ADVENIMIENTO DEL PUEBLO A LA FILOSOFIA

Al empezar una nueva obra debemos explicar nuestro titulo y nuestro propésito.

Desde que la humanidad ha entrado en el periodo de la civilizacion y en cuanto alcanza
su memoria, el pueblo - decia Pablo Luis Courrier- reza y paga.

Reza por sus principes, por sus magistrad@s, por sus explotadores y sus parasit@s.

Reza como Jesucristo, por sus verdug@s.

Reza por aquell@s mism@s que por su estado deberian rezar por él.

Y después paga a aquell@s por quienes reza.

Paga al gobierno, la Justicia, la policia, el clero, la nobleza, la corona, la renta, al pro-
pietari@, al apremiador, quise decir, el soldado.

Paga por todo, por ir y venir, comprar y vender, beber y comer, tomar el sol, nacer y
morir.

Paga hasta para que le den permiso para trabajar.

Y ruega al cielo que al bendecir su trabajo le dé cada dia con qué pagar mas.

El pueblo no ha hecho nunca més que rezar y pagar, creemos que ha llegado el mo-
mento de hacerle filosofar.

El pueblo no puede vivir en el escepticismo como I@s sefiores del Instituto o I@s tran-
quil@s ingeni@s de la Ciudad y de la Corte: la indiferencia le es perjudicial, el libertinaje
le repugna; tiene prisa por huir de esa corrupcion que le invade por lo alto. Por lo demas,
lo que quiere para si lo quiere para tod@s, sin excepcion de personas. Nunca hubiera
pretendido, por ejemplo, que la burguesia hubiera menester una Religion, que la necesi-
taran I@s concurrentes a la Bolsa, la bohemia de los periédicos y los teatros, y esta mul-
titud inmensa que vive de la prostitucion y de la intriga; cuando a él, su robusta concien-
cia no tiene necesidad de Dios. El pueblo no quiere engafiar ni que se le engafie por mas
tiempo; lo que hoy reclama, es una ley positiva fundada en razén vy justicia, que se im-
ponga a tod@s, y de la que nadie pueda evadirse. ¢Bastaria, para responder a esta aspi-
racion del pueblo, una reforma del antiguo culto? No. El pueblo se ha apercibido de que
mientras él cree todavia, la Religién no tiene curso, hace ya tiempo, entre las clases ele-
vadas; que hasta en los templos ha perdido el crédito y el prestigio; que no entra nada en
la politica y en los negocios; en fin, que la separacion de la fe y de la ley ha llegado a ser
en todas partes un axioma de gobierno. La tolerancia del Estado protege ahora a la Reli-
gién; precisamente lo contrario de lo que sucedia en otros tiempos. El pueblo pues, ha
seguido el movimiento inaugurado por sus jefes: desconfia de lo espiritual, y no quiere
ya una religion de la que el maquiavelismo clerical y anticlerical ha hecho un instrumento
de servidumbre. ¢De quién es la culpa?

Pero, ¢es capaz de filosofar el pueblo?

Sin vacilar, responderemos que lo es tanto como de leer, de escribir y de calcular; tan-
to como de aprender catecismo y de ejercer un oficio. Llegamos hasta a pensar que la
filosofia puede hallarse comprendida en esta parte esencial de la educacion popular, el
oficio: todo es cuestion de voluntad y de préactica. La instruccion primaria requiere tres
afios, el aprendizaje tres, total seis: aun cuando la filosofia cuya vulgarizacion se ha he-
cho una necesidad de primer orden en los tiempos presentes, debiera ocupar al hombre
del pueblo, ademas de los seis afios de instruccién primaria y profesional con que se le
abruma, una hora por semana durante otros seis, ¢seria esto razon para negar la capaci-
dad filosofica del pueblo?

El pueblo es filésofo porque estd cansado de rezar y de pagar. Esta cansado de fari-



se@s y de publican@s?; y a la hora en que estamos, todo su deseo es aprender a orien-
tar sus ideas, y a libertarse de ese mundo de peajes y padres nuestros. A este fin hemos
resuelto algun@s amig@s?, consagrar todas nuestras fuerzas, seguros de que si esta
filosofia del pueblo llega a tomar alguna extension bajo nuestra pluma, una vez conocida
la verdad ha de faltar quien la compendie.

DEFINICION DE LA FILOSOFIA

Constituyen la filosofia ciertas proposiciones o problemas que por la sola razon de
haberse considerado siempre como las fundamentales de la inteligencia humana, se de
clararon inaccesibles al vulgo. La filosofia, se decia, es la ciencia de lo universal, la cien-
cia de las causas; por esto puede llaméarsela ciencia universal, ciencia de las cosas visi-
bles y de las invisibles, ciencia de Dios, del hombre, y del mundo: Philosophia est scien-
tia Dei, hominis et mundi...

A nuestro entender, las proposiciones en que se ocupa la filosofia son todas de senti-
do comun, porque lejos de constituir las tales una ciencia universal, sélo tratan de las
condiciones propias del saber: es preciso primero ser fil6sof@ para aspirar a ser sabi@.
¢Hay en esto para qué jactarse tanto?

Asi, la primera y mas importante cuestion de toda filosofia, es saber qué es, qué quiere,
y sobre todo, qué puede. ;A qué se reduce todo? El lector juzgara.

LA FILOSOFIA, atendido el significado etimoldgico de la palabra, la préactica constante
de I@s pensadores, el mas positivo resultado de todos sus trabajos, y las definiciones
mas autorizadas, es la investigacion y hasta donde sea posible, el hallazgo de la razén de
las cosas.

Mucho tiempo, muchos esfuerzos han sido necesarios a la investigacion para llevar a
una conclusion que parece debia encontrar el primero que solo hubiera seguido el senti-
do comun como cualquiera comprendera en seguida.

Después de todo, la filosofia no es la ciencia, sino su preliminar. ;{No es razonable,
pues, sentar, como lo hicimos ha poco, que en vez de concluir la ensefianza por la filoso-
fia, debiera empezar por ella? Lo que se llama filosofia de la historia, filosofia de las cien-
cias no es mas que un modo pretencioso de designar las mismas ciencia, es decir, lo
mas profundo y generalizado que hay en nuestros conocimientos, ya que I@s sabi@s de
profesion prefieren atenerse a la descripcion pura y simple de los hechos, que buscar su
raz6n. A medida que ésta se descubre, se hace un lugar en la ciencia, y al filosof@ suce-
de el sabi@. Examinemos atentamente nuestra definicion.

Con la palabra cosa, una de las mas generales del lenguaje, se significa aqui no sola-
mente los objetos exteriores en oposicion a las personas, sino también todo cuanto en el
hombre mism@, ya fisico, ya moral, puede suministrar materia a la observacién. Senti-
mientos e ideas, virtud, vicio, belleza y fealdad, gozo y sufrimiento, teorias, errores, sim-
patias, antipatias, gloria y decadencia, desdicha y felicidad; toda manifestacion del sujeto
humano, todo cuanto pasa en su almas, en su entendimiento, en su razén, lo propio que
en su cuerpo; todo cuanto le afecta individual o colectivamente, cuanto de él emane,
convirtiéndose en objeto de filosofia por relacion al filésof@, se reputa cosa.

Por razon se entiende el cdmo y el por qué de las cosas en oposicion a su naturaleza,
que es impenetrable. Asi en cada cosa, el filosof@ observaré el principio, la duracion y el
fin; el tamafio, la forma, el peso, la composicion, la constitucién, el organismo, las pro-
piedades, la potencia, las facultades; el crecimiento, la disminucion, las evoluciones,



series, proporciones, relaciones, transformaciones; los habitos, variaciones (maxima,
minima y medias); las atracciones, acompafiamientos, influencias, analogias; en una
palabra, cuanto conduzca a hacer comprender la fenomenalidad de las cosas y sus le-
yes: pero eso abstendra tanto las investigaciones como las deducciones, sobre la natu-
raleza misma o0 aseidad de las cosas, por ejemplo, sobre la materia, el espiritu, la vida, la
fuerza, la causa, sustancia, el espacio, el tiempo, considerados en si mismos y hecha
abstraccion de sus apariencias o fenémenos.

La filosofia, pues, segun se desprende de su definicion, halla en las cosas un lado ac-
cesible, tal es su RAZON, y otro del que nada absolutamente puede saber, tal es su NA-
TURALEZA: jse quiere a la vez mas sinceridad y prudencia! ;Qué cuadra mejor al pueblo
que esta modestia? La filosofia, ella lo dice, es la investigacion vy, si se puede, el descu-
brimiento de la razén de las cosas; pero no es la investigacién ni menos el descubrimien-
to de su naturaleza; no nos quejamos de la divisién. ¢Qué seria una naturaleza sin razon
ni apariencias? ¢Y conocidas éstas, quién hallara aquella a menos?

En pocas palabras, para el hombre, filosofar es darse cuenta de lo que acontece en su
interior y de lo que observa y ejecuta en el exterior, cuyo testimonio le prestan su sentido
Yy Su conciencia, cuya razon alcanza a penetrar su ingenio, y cuanto él puede abarcar, sea
con los ojos del cuerpo o del espiritu, es objeto de filosofia. Por lo que mire a la naturale-
za intima de las cosas, a ese no sé qué del cual la metafisica no puede abstenerse de
hablar y que imagina o concibe después de hecha abstraccién de la fenomenalidad de
las cosas y de su razon si este residuo no se convierte en nada, poco debe importarnos
ya que no interesa nuestra sensibilidad, ni nuestra inteligencia, ni menos tiene en si con
que excitar nuestra curiosidad.

¢En qué traspasa todo esto los limites de lo vulgar? ¢No hacemos tod@s filosofia ince-
santemente y sin saberlo, a la manera que el sencillo M. Jourdain hacia prosa? ¢Hay
alguien que en los negocios de este mundo, no se inquiete por lo que interesa su espiri-
tu, su cuerpo o sus sentidos? Para hacer de nosotr@s fildsof@s consumad@s, basta
con volvernos mas atent@s a lo que hacemos, pensamos y decimos: ¢es esto tan dificil?
En cuanto a |@s contemplativ@s, a aquell@s que han querido penetrar méas alla de la
razon de las cosas y filosofar sobre la naturaleza, est@s han acabado por colocarse fue-
ra de la naturaleza: son |@s orates de la filosoffa.

CALIDAD DEL ESPIRITU FILOSOFICO

iHe aqui otra cuestion!... se trata de averiguar si practicando la filosofia, de que se ha
supuesto desde luego incapaz al pueblo, no va a crearse la desigualdad entre I@s hom-
bres. ¢Qué partido tomar después de nuestra definicion?

Puesto que la filosofia es la investigacion, y en tanto sea posible, el descubrimiento de
la raz6n de las cosas, claro es que para filosofar bien, la primera condicion, la mas nece-
saria, es examinar bien las cosas, considerarlas sucesivamente en todas sus partes y
bajo todas sus fases, sin atreverse a examinarlas en conjunto antes de haberse asegura-
do de sus detalles. Este es el precepto de Bacon y de Descartes, padres de la filosofia
moderna: diriase que al anunciarlo pensaban sobre todo en el pueblo. La filosofia se
reduce a la observacion interna y externa: regla es ésta que no admite excepcion.

El filésof@, es decir el hombre que estudia, que aln no sabe, puede compararse a un
navegante encargad@ de levantar el plano de una isla y que no pudiendo tomar desde lo
alto de la atmdsfera una fotografia del pais, se viese obligad@ para llenar su mision, a
seguir atentamente y trasladar unas tras otras al papel con exactitud, todas las sinuosi-



dades y anfractuosidades de la costa. Terminada la circunnavegacion y levantado el
plano conforme todas las observaciones que habia recogido, el gedgraf@ habra obtenido
una representacion de la isla tan fiel como posible sea, en sus detalles y en su conjunto,
lo que no hubiera jamas alcanzado si, manteniéndose a distancia, se limitara a dibujar
puntos de vista y paisajes.

El fil6sof@ puede también compararse a un viajer@ que después de haber recorrido en
todas direcciones una vasta llanura, reconociendo y visitando los bosques, los campos,
los prados, el vifiedo, las habitaciones, etc, remontase enseguida la montafia. A medida
que verificase su ascension, reaparecerian ante sus 0jos los objetos en un panorama
general que acabaria de hacerle comprender aquello cuya idea obtuvo incompleta a la
sola inspeccion de los detalles.

Por esto el filosof@ debe cotejar los hechos y referirse a ellos sin cesar, separar su
materia, hacer nomenclaturas completas y descripciones exactas, pasar de las simples
nociones a las fdrmulas complejas, comprobar unos con otros puntos de vista de con-
junto y el tanteo de detalle; en una palabra, cuando la observacién inmediata sea posible,
mostrarse sobrio en conjeturas, circunspecto en las probabilidades, desconfiado con las
analogias, y no juzgar mas que con timidez y siempre bajo reserva, de las cosas lejanas,
por las préximas, y de las invisibles, por las visibles.

Bajo este supuesto, ¢sera pretencioso afirmar que el hombre de practica esta mas cer-
can@ a la verdad, menos sujet@ a la ilusion y al error que el especulativ@? El contacto
habitual de las cosas preserva de la fantasia y de vanos sistemas: si el hombre practic@
brilla poco por su inventiva, también corre menos riesgo de descarriarse y dificilmente se
pierde por guardar. Quien trabaja, ora, dice un antiguo proverbio. ;No podremos decir
todavia: quien trabaja, por poco atent@ que a su trabajo esté, filosofa?

Solamente siguiendo este método de escrupulosa observacion, lentamente ascenden-
te, podra lisonjearse el filosof@ de alcanzar la cumbre de la filosofia, la ciencia, cuya
condicién es doble: certidumbre y sintesis. Nadie se atemorice por estas palabras: de
esta manera ni aun la méas trascendental filosofia contiene algo que no amolde a la capa-
cidad del pueblo.

Efectivamente: puede un hombre haber visto mas cosas que el comdn de sus semejan-
tes; puede haberlas visto mas en detalle y de mas cerca, puede luego considerarlas en
una esfera mas elevada y en un conjunto mas vasto: todo se reduce a una cuestiéon de
CANTIDAD, que en nada influye sobre la CALIDAD del conocimiento, que nada afiade a la
certidumbre, y por consiguiente en nada aumenta el valor aquel ingenio. Es esto de tan
extrema importancia para determinacion del derecho personal constitutivo de la socie-
dad, que debo aclarar mi pensamiento con dos ejemplos:

Dos multiplicado por dos, igual a cuatro; esto es para tod@s perfectamente cierto. Pe-
ro, ¢27 multiplicado por 23, cuanto produce? Aqui vacilara mas un ignorante, y si no ha
aprendido a calcular por cifras, necesitara largo tiempo para encontrar la solucion, en
particular para atreverse a salir garante de ella. Tomo pues la pluma, y haciendo la multi-
plicacion, respondo que el producto pedido es de 621. Puesto que conozco facilmente el
producto de 27 por 23 y puedo con igual prontitud y seguridad hacer la multiplicacién de
todos los nimeros posibles por todos los nimeros posibles, ¢soy evidentemente mas
sabi@ que aquél cuya capacidad aritmoldgica no pasa de la operacién elemental 2x2=4?
¢Tengo por esto méas certeza? En manera alguna. La cantidad de saber, lo repito, nada
afiade a la calidad filosofica del saber. En virtud de este principio y de otro semejante de



que hablaremos, la ley francesa salida de la Revolucién del 89 nos ha declarado a tod@s
iguales ante ella. Entre dos ciudadan@s, entre dos hombres, puede haber desigualdad
de saber adquirido, de trabajo efectivo, de servicios prestados, pero no de calidad en la
razon: tal es en Francia el fundamento del derecho personal, tal es la base de nuestra
democracia. El régimen antiguo no razonaba del mismo modo: ¢se comprende ahora por
qué la filosofia es el legado del pueblo?

Asimismo, por la superioridad comprensiva del ingenio, dos multiplicado por dos pro-
duce 4, y 2 afiadido a 2 da también 4; de un lado tenemos el producto y del otro la suma,
que son iguales. Por poco que reflexione, el ignorante a quien haga la observacion dira
para si que la adicién y multiplicacion, por mas que parten de dos puntos distintos y
proceden de dos maneras diferentes, se resuelven en este caso particular, en una idénti-
ca operacion. Haciendo un nuevo esfuerzo, el ignorante comprendera también que 2 res-
tado de 4, 6 4 dividido por 2, produce siempre 2, de modo que la sustraccién y la division
se resuelven todavia en este caso particular en un solo e igual resultado. Esto le intere-
sard, le pasmara quizas, y en la escala de 2 a 4, vera una medida sintética de las cosas.
Sin embargo, el aritmétic@ sabe mucho mas, y su sintesis es incomparablemente mas
comprensiva; sabe que desde mucho mas, sabe que desde que opera con ndmeros su-
periores a 2, los resultados no pueden ser los mismos; que la multiplicacién es una adi-
cion abreviada, y la division una sustraccion abreviada también; que, a mas, la sustrac-
cion es la inversa de la adicion y la division la inversa de la multiplicacion; en resumen,
que todas estas operaciones y otras atn mas dificiles que de ellas se deducen, vienen a
quedar comprendidas en el arte de componer y descomponer los nimeros.

¢ Tiene por ello motivo de creerse superior al otr@ en derecho y dignidad? No, por cier-
to; toda la diferencia estriba en que el un@ ha aprendido mas que el otr@, pero la razén
es la misma en amb@s; por esto el legislador revolucionari@ a la vez que filosof@, ha
decidido que no se haria entre ell@s diferencia alguna. He aqui, en fin, por qué la civiliza-
cién moderna tiende invenciblemente a la democracia: donde reina la filosofia y por con-
siguiente la identidad de la razén filosofica es reconocida, la distincién de clases, la je-
rarquia de la iglesia y del Estado es imposible.

Andlogos razonamientos pueden hacerse sobre todo género de conocimientos, y siem-
pre se vendra a esta conclusion decisiva; tratese de quien quiera, la certeza es de la mis-
ma calidad, a pesar de la extensidn del saber: de la misma manera la sintesis es también
de igual calidad y forma por cualquiera que abrace un conjunto de muchos objetos o de
muchas ideas, no obstante la diversidad de conjuntos abrazados. En ningln caso hay
medio de distinguir entre la razén del pueblo y la del fildsof@.

ORIGEN DE LAS IDEAS

Aqui esta la gran tentacion, mejor diré, la gran conspiracién de 1@s filésof@s, y aqui
tienen su castigo.

El principio tan luminoso como simple, de que para conocer la razon de las cosas, es
absolutamente necesario haberlas visto, no siempre ha sido admitido en filosofia, por
mas que parezca increible. Prescindiendo del gran nimero que aspiran a sondear la na-
turaleza de las cosas, ha habido geni@s profund@s que se han preguntado si el espiritu
humano tan sutil y tan vasto, por una meditacion concentrada sobre si mismo, no podria
llegar a esta inteligencia de la razén de las cosas, que después de todo, no es méas que el
conocimiento de las leyes del espiritu; si para instruirse, el hombre que piensa tiene ne-
cesidad de consultar una naturaleza que no piensa; si un alma creada a imagen de Dios,



10

el ordenador soberano, no poseeria en virtud de su origen divino y anteriormente a su
comunicacion con el mundo, las ideas de las cosas, y si verdaderamente necesitaba un
registro de los fendbmenos para encontrar las ideas, es decir, los ejemplares eternos.
Pienso, luego conozco; cogito, ergo cognosco; tal es principio de es@s filosof@s archi-
espiritualistas. Nunca hubiese concebido semejante quimera una inteligencia salida del
pueblo. jAlgun@s interpretando a su modo el dogma hiperfisico de la creacion, han lle-
gado a pretender que las realidades exteriores son productos de la idea o del pensamien-
to en toda su pureza, el mundo una expresién del espiritu, de manera que hasta tener la
plena posesion de la idea, innata en nuestra alma, aunque mas o0 menos oscurecida, pa-
ra, sin mas extenso informe, alcanzar la razén y comprender hasta la naturaleza del uni-
VErso...

Habra, pues, se decia, en el alma, algunos patrones o moldes de ideas, ideas archi-
tipos, anteriores a toda observacion de los fendmenos: ¢ cudles son estas ideas? ¢ Se las
puede reconocer por entre la multitud de aquellas mas o menos empiricas, que el enten-
dimiento marcaba con su estampilla? ;Cémo distinguir el patrimonio del espiritu de sus
adquisiciones? Si alguna cosa, si algo, en el saber, le pertenece en propiedad, ¢por qué
no todo? ¢No estd un@ en el derecho de suponer que si el espiritu, poseyendo los prin-
cipios innatos de las cosas, no marchara en la ciencia mas que a favor de una observa-
cidn penosa, esto es el efecto de la unién heteréclita del alma y del cuerpo, unién en la
cual la sustancia etérea, ofuscada por la materia, habia ya perdido una grandisima parte
de su ciencia, de su penetracion, no guardando recuerdo de los principios fundamenta-
les que formaban su armazén y su propiedad? Otr@s atribuian el oscurecimiento de la
inteligencia al pecado original. EI hombre, por haber querido gustar, contra la orden ex-
presada por Dios, el fruto de la ciencia, hubiera, segun ell@s, cegado. Persuadiéronse
entonces de que con una buena disciplina mental y la ayuda o socorro del espiritu de luz,
se puede restituir el alma humana al goce de sus altas e inmortales prerrogativas, hacer-
la producir la ciencia sin inhibicion alguna de la experiencia, por la sola energia de su
naturaleza y en virtud del axioma ya citado: Soy hijo de Dios, pienso, luego conozco...

¢Qué hay en el fondo de todo esto? Un pensamiento diabélico de dominacion: porque
es preciso no engafiarse: el privilegio del saber y el orgullo del geni@ son los mas impla-
cables enemigos de la igualdad. Mientras tanto esta averiguando que la ciencia humana
no se ha enriquecido del mas pequefio jiron de hecho o de idea por este procedimiento
exclusivamente neumdtico. Nada ha servido: ni metafisica, ni dialéctica, ni teoria de lo
absoluto, ni revelacion, ni posesion, ni éxtasis, ni magnetismo, ni magia, ni teurgia, ni
catalepsia, ni ventriloquia, ni piedra filosofal, ni mesas giratorias. Todo lo que sabemos,
lo hemos invariablemente aprendido, y I@s mistic@s, |@s iluminad@s, 1@s sonam-
bul@s, 1@s espiritus mism@s que les hablan, lo han aprendido a su vez por los medios
conocidos: observacion, experiencia, reflexion, calculo, analisis y sintaxis: Dios, sin du-
da, celoso de su obra, ha querido sostener el decreto que habia dado, a saber: que no
veriamos nada con los ojos del espiritu, sino por el intermediario de los ojos del cuerpo,
y que todo lo que tuviésemos pretension de percibir por otros medios, seria un error y
mistificacién maligno. No hay ciencia oculta, filosofia trascendental, almas privilegiadas,
geni@s adivin@s, mediums entre la sabiduria infinita y el sentido comdn de I@s morta-
les. Los sortilegios y la magia, en pasados tiempos perseguidos por los parlamentos, se
han disipado a la luz de la filosofia experimental: la ciencia del cielo no ha empezado a
existir, hasta el dia en que los Copernico, los Galileo, los Newton hubieron dado un



no adiés a la astrologia. La metafisica del ideal no ha ensefiado a Fichte, a Schelling, a
Hegel: cuando estos hombres, de los que la filosofia se envanece con justicia, imagina-
banse deducir el a priori, no hacian mas, sin saberlo, que sintetizar la experiencia. Filoso-
fando de mas alto que sus predecesores, ellos han ensanchado los limites de la ciencia:
el absoluto por si mismo nada ha producido: traducido en policia correccional, ha sido
silbado como petardista. En la moral, el misticismo, el quietismo y el ascetismo han lle-
gado a las més repugnantes bajezas. El mismo Cristo, Verbo hecho carne, nada nuevo ha
ensefiado a la conciencia, y la teologia entera, pacientemente estudiada, se ha encontra-
do en dltimo resultado, convencida por su propia confesion, de no ser otra cosa que una
fantasmagoria del alma humana, de sus operaciones y sus potencias: la libertad, la justi-
cia, el amor, la ciencia, el progreso.

De bueno o mal grado, es preciso atenerse al método vulgar, confesar de corazén y de
boca, la democracia de las inteligencias; y ya que se trata en este momento del origen y
de la formacién de nuestras ideas, buscar la razon de ellas como de todo lo restante, en
la observacion y el analisis.

LA METAFISICA ES LA INCUMBENCIA DE LA INSTRUCCION PRIMARIA

La definicion de la filosofia implica en sus términos o limites: 1°. alguien que busca,
observa, analiza, sintetiza, descubre, y que se llama sujeto o yo; el 2°. alguna cosa que es
observada, analizada, algo cuya razén se busca, objeto, o el no yo. El primero, el obser-
vador, el sujeto, el yo, el espiritu, es activ@, el segundo, la cosa observada, el objeto, el
no yo, el fenémeno, es pasivo. No nos paremos en la materialidad de las palabras; esto
quiere decir que el un@ es el artesan@ de la idea, y el otro es el que suministra los mate-
riales para formularla. No hay estatua sin escultor, esto es muy sencillo, ¢no es cierto?
Mas tampoco hay estatua sin materia de construccion, lo cual también es de sentido
comun. Pues bien, asi sucede con las ideas, suprimid uno u otro de estos dos elementos,
el sujeto o el objeto y no hay ideas, no hay ciencia; la filosofia desaparece. Suprimid la
piedra, por ejemplo, o el escultor y no hay estatua posible. Suprimid el obrer@ y os que-
daréis eternamente con vuestra primera materia; quitadle a I@s obrer@s sus materiales y
decidle que produzca algo con sélo su pensamiento y creera que os burlais de él.

Sin embargo, en este concurso u oposicion del sujeto y del objeto, de la inteligencia y
de la cosa, se desea saber de una manera mas concreta, cudl es el papel de cada cual: en
qué consiste la accién del espiritu y de qué especie son los materiales que utiliza. El
espiritu del yo, es, 0 a lo menos procede, como naturaleza simple e indivisible, y por con-
siguiente como la mas penetrante e impenetrable, lo mas activo y menos corruptible, lo
mas rapido y menos sujeto a cambio. Las cosas, al contrario, aparecen extensas y com-
puestas, y por consiguiente divisibles, sucesivas, penetrables, variables, sujetas a diso-
lucién y susceptibles de mas o menos en todas sus cualidades y propiedades.

Parece a primera vista inexplicable, ¢como puesto en relacién con los objetos exterio-
res por el intermedio de los sentidos, puede percibir el espiritu una naturaleza tan distin-
ta de la suya? ¢Lo simple puede ser lo compuesto? Repugna creerlo. Reflexionando sin
embargo, se viene a reconocer que es precisamente esta diferencia de naturaleza lo que
hace los objetos perceptibles al espiritu y se los somete. Porque el espiritu, fijgmonos
bien en ello, los ve, no en su sustancia, que él no puede concebir de otro modo que co-
mo simple (atomistica) o semejanza de si mismo, y por consiguiente se le escapan: los
ve en su composicion y en sus diferencias. La intuicion del espiritu, su accion sobre los
objetos depende de dos causas. En razon de su caracter agudo y penetrante los divide y

1"



12

los diferencia hasta lo infinito; en razén de su sencillez reduce a la unidad todas estas
diversidades. Lo que el espiritu ve en las cosas son sus diferencias, especies, series,
grupos, en una palabra, su razon: y los ve porque es espiritu, porque es simple en su
esencia. Lo que el espiritu no alcanzaria a descubrir es el ser, o la naturaleza de las co-
sas; porque esta naturaleza, despoja de sus diferencias, de su unidad de composicion,
etc., pasa a ser como el espiritu mismo, algo simple, de amorfo, de inaccesible y de invi-
sible.

Por lo demas, es facil comprender la consecuencia de todo esto. Puesto el espiritu en
presencia de las cosas, el yo, en comunicacion con el no yo, recibe impresiones e image-
nes: ve diferencias, variaciones, analogias, grupos, géneros, especies, fruto todo ello de
su primera percepcion. Pero no para ahi el espiritu: si no afiadiese algo de su parte, no
seria completa, en su pensamiento, la representacion de las cosas, careceria de fondo y
de perspectiva.

Viendo pues esta infinita variedad de las cosas, variedad tal, que cada cosa parece
decir de si misma que ha podido ser diferente de lo que es, el espiritu que se siente un@,
al contrario de las cosas, concibe la Unidad, lo Idéntico, lo Inmutable, que no aparece en
parte alguna.

Observando la contingencia de los fenémenos, concibe lo Necesario, que tampoco
encuentra; ifeliz si no se le ocurre adorarlo bajo el nombre de Destino! Tomando las di-
mensiones comparativas de los objetos y fijando sus limites, concibe lo Infinito, que
nada tiene tampoco de real.

Siguiendo en su conciencia las revoluciones del tiempo y midiendo la duracién de las
existencias, concibe lo Eterno, idea que no es aplicable a ninguna cosa, ni a ninguna
persona.

Reconociendo la dependencia mutua de las criaturas, se concibe el mismo como supe-
rior a las criaturas, y afirma su Libre albedrio y su Soberania, de que nada puede aun
darle idea.

Viendo el movimiento concibe la Inercia, hipétesis sin realidad; calculando la veloci-
dad, concibe la Fuerza, que nunca penetra.

Descubriendo la accién de unos seres sobre otros, concibe la Causa en la que el anali-
sis no le muestra mas que una contradiccién.

Comparando las facultades de los unos con las propiedades de los otros, concibe la
Vida, la Inteligencia, el Alma y por oposicion la Materia, la Muerte, la Nada, que ignorara
si son abstracciones o ficciones a propdsito para explicarse algo.

Clasificando y agrupando las criaturas segln sus géneros y especies concibe lo Uni-
versal, superior a toda colectividad.

Calculando las relaciones de las cosas, concibe la Ley, cuya nocién le da inmediata-
mente la de un orden del Mundo, aunque en el Mundo haya lucha en todas partes, y por
consiguiente tanto desorden como orden.

Reprobando, en fin, segln la pureza de su esencia, todo lo que le parece fuera de pro-
porcién, pequefio, mezquino, monstruoso, discordante, y deforme, concibe lo Bello y lo
sublime, en una palabra, lo Ideal que esta condenado a perseguir incesantemente, sin
llegar jamas a gozarlo.

Todas estas concepciones del espiritu, famosas en las aulas bajo el nombre de catego-
rias, son indispensables para la comprension de las cosas; el razonamiento es sin ellas
imposible. No resultan, sin embargo, de la sensacion, puesto que, como se ve, van mas



mas alla de la sensacion de la imagen percibida, toda la distancia que va de lo finito a lo
infinito. No tiene de la sensacién sino los diversos puntos de vista que han servido para
formarlos antitéticamente: el punto de vista de la diversidad, el punto de vista de la con-
tingencia, el punto de vista del limite, etc. Fuera de esto, las categorias 0 concepciones
de la razdn, estan todas, unas en otras, son adecuadas unas a otras, y se implican mu-
tuamente, pues todas invariablemente se refieren no a las cosas, sino a la esencia del
espiritu, que es uno e incorruptible...

La formacion de las categorias o ideas concebidas por el espiritu fuera de la experien-
cia, pero con ocasion de la experiencia, pero con ocasion de la experiencia, su arreglo y
su clasificacion, constituyen lo que se llama metafisica. Esta se halla toda en la gramati-
ca, y su ensefianza corresponde a |@s maestr@s de escuela.

Resulta de la manera como se forman las categorias y de su empleo en el lenguaje de
las ciencias, que, como signos analiticos o sintéticos, son esas categorias la condicion
sine qua non de la palabra y del saber y forman la instrumentacion de la inteligencia;
pero que solos son estériles, y por consecuencia la metafisica, excluyendo por su natu-
raleza y su destino todo positivismo, no puede llegar nunca a ser una ciencia.

Toda ciencia es esencialmente metafisica, puesto que toda ciencia generaliza y distin-
gue. Tod@ hombre que sabe, por poco que sepa, tod@ hombre que habla, con tal de que
se comprenda, es metafisico; lo mismo que tod@ hombre que busca la razén de las co-
sas es filésof@. La metafisica es la primera cosa que piensan 1@s nifi@s y I@s salvajes:
hasta se puede decir que el espiritu de tod@ hombre, la metafisica esta en razén inversa
de la ciencia.

¢En virtud de qué fanatismo, por la abstraccion, un hombre puede llamarse exclusiva-
mente metafisica? ¢Como en un siglo ilustrado y positivo, existen alin profesores de
filosofia pura, gentes que ensefian a la juventud a filosofar fuera de toda ciencia, de todo
arte, de toda literatura y de toda industria, gentes que, en una palabra, hacen, muy con-
cienzudamente, el oficio de vender lo absoluto?

El que haya comprendido la teoria de la formacion de las ideas, y dandose cuenta exac-
ta de estos tres puntos capitales: primero, la intervencion de los dos agentes, el sujeto y
el objeto, en la formacién del conocimiento; segundo, la diferencia de la mision, resulta-
do de la diferencia de su naturaleza; tercero, la distincion de las ideas en dos especies,
ideas sensibles, dadas inmediatamente por los objetos, e ideas extrasensibles o metafisi-
cas, resultado de la accion del espiritu excitado por la contemplacién del mundo exterior;
ese, decimos, puede vanagloriarse de haber dado el paso mas dificil en filosofia. Se ha
libertado del fatalismo y la supersticion. Sabe que todas sus ideas son necesariamente
posteriores a la experiencia, tanto las metafisicas, como las sensibles; queda firme y
perpetuamente convencido de que, ni la misma adoracion, la profecia, el don de lenguas
y de milagros, el sonambulismo, el idealismo subjetivo, objetivo o absoluto, y todas las
practicas de la alquimia, han dado a la humanidad indigente una onza de pan, ni creado
zapatos, sombreros o camisas, ni han afiadido una jota a los conocimientos. Y deducira
con el gran filésofo Martin, en Candido: "Es menester cultivar nuestro jardin”, y el jardin
filosdfico es el espectaculo del Universo.

Comprobad sin cesar vuestras observaciones, ordenad vuestras ideas, haced escrupu-
losamente vuestros analisis, vuestras recapitulaciones, vuestras conclusiones, sed so-
bri@s en conjeturas, y en hipétesis, no os fiéis de probabilidades y mucho menos de
autoridades; no creais bajo palabra a nadie en el mundo, y servios del ideal como de un

13



14

medio de construccion cientifica y de comprobacién; pero sin adorarlo. L@s que en to-
dos tiempos han pretendido separar la ciencia de todo empirismo y elevar el edificio de
la filosofia solamente sobre ideas metafisicas puras, no han logrado mas que hacerse
plagiari@s de la antigua teologia; sus falsificaciones han caido sobre sus cabezas, su
trascendentalismo ha arrastrado en su caida a lo sobrenatural en lo cual habian siempre
creido los pueblos, acabando asi de perder lo que deseaban salvar. Recordad por fin,
gue no hay ciencia innata, ni revelador, como tampoco hay privilegios innatos, ni riqueza
caida del cielo; y asi como todo bienestar debe obtenerse a fuerza de trabajo, so pena de
ser un robo, de la misma manera, todo conocimiento debe ser producto del estudio para

no ser falso.
LA FILOSOFIA DEBE SER ESENCIALMENTE PRACTICA

Engafariase gravemente quien imaginara que la filosofia porque se define la investiga-
cion de la razon de las cosas, no tiene otro fin que hacernos descubrir esta razon, y que
su objeto es esencialmente especulativo. Ya, al manifestar que sus concepciones mas
elevadas, de igual forma y calidad que sus proposiciones elementales, tuvimos ocasion
de hacer notar su caracter eminentemente positivo, su espiritu de igualdad, su tendencia
democratica y antimistica. La filosofia, hemos dicho, es la que ha hecho la Revolucién
francesa, deduciendo de su propia y pura esencia el principio de igualdad civil y politica.
Luego, hemos confirmado esa tesis, destruyendo por su base todas las pretensiones del
trascendentalismo, y probado que no hay nada fuera de los limites de la observacidn,
que no pueda alcanzar por el simple buen sentido, el comin de I@s mortales.

La légica, es decir, la misma filosofia exige mas.

En la vida ordinaria, la cual forma las tres cuartas partes de la vida del fildsof@, el co-
nocimiento de las cosas sdlo tiene valor en cuanto es Util; asi parece haberlo querido la
Naturaleza, nuestra gran maestra, dandonos la inteligencia como luz de nuestras accio-
nes, e instrumento de nuestra felicidad.

La filosofia, en una palabra, es, digase lo que se quiera, esencialmente utilitaria: hacer-
la un ejercicio de pura curiosidad, es sacrificarla. Sobre este punto, el testimonio univer-
sal ha fallado sin apelacién. El pueblo eminentemente practico, preguntaba de qué servia
toda esta filosofia y como habia de hacer uso de ella: y como se le respondiese con
Scheling, que la filosofia existe por si y para si, y seria rebajarla darle algiin empleo, el
pueblo se ha burlado de 1@s fildsof@s y todo el mundo ha hecho lo que el pueblo. Filo-
sofar por filosofar es una idea que no estard nunca en un espiritu sano. Pretension seme-
jante, podria parecer excusable entre filésof@s que buscaran la razén de las cosas en lo
innato del geni@, entre iluminad@s puest@s en comunicacion con los espiritus. Mas,
desde que se ha probado que todo este trascendentalismo no es mas que una calabaza,
el filésof@ ha sido declarad@ subdit@ del sentido comdn, servidor, como todo el mun-
do, de la razén practica y empirica, preciso es que la filosofia se humanice, y, so pena de
gue nunca sea nada, se haga democratica y social. Ahora bien; ¢hay algo més utilitario
gue la democracia?

La religién que era, en verdad, de origen mucho mas elevado que la filosofia, no miraba
con tanto desdén nuestra pobre humanidad. Era, y vivia para tod@s; nos habia sido con-
cedida por gracia del cielo, para redimirnos del pecado y la miseria, ensefiarnos nuestros
deberes y nuestros derechos, darnos una regla de conducta para la vida, y prepararnos
una eterna ventura.

¢Hara la filosofia menos que la religion? Al tomar a su cargo el demoler esas venera-



bles creencias, ¢lo habra hecho, tal vez, para producir en nosotr@s el vacio?

Planteada asi la cuestion, pronto quedara resuelta. No; la filosofia no puede reducirse a
una caleidoscopia del espiritu, sin aplicacion practica; su objeto es sernos Util; y si la
critica que ha hecho de la religion es justa, el servicio que le toca hacernos en lugar de la
religion, esta de antemano determinado por esta misma critica. Al dogma antiguo, debe
la filosofia sustituir una nueva doctrina, con la sola diferencia, de que el primero era fe y
se imponia con autoridad, y la segunda debe ser de ciencia, e imponerse por demostra-
cion.

Bajo el imperio de la religion, el hombre encontraba muy natural atenerse a la palabra
de Dios; fuerte con tal garantia, descansaba tranquil@: ahora que gracias a la razon filo-
sofica la pretendida palabra divina se ha hecho dudosa y la misma garantia celeste esta
sujeta a fianza, ¢ qué falta sino que el hombre halle en si mism@ la regla de sus acciones
y la garantia de sus juicios? Asi lo comprendieron I@s antigu@s filésof@s, y esto es lo
que buscaron, durante tanto tiempo, con el nombre de criterio de certidumbre. Por tanto,
el objeto de la filosofia es ensefiar al hombre a pensar por si mism@, a razonar con méto-
do, a formarse ideas exactas de las cosas, a formular la verdad en juicios regulares, todo
con el fin de dirigir su vida, merecer por su conducta la estimacién de sus semejantes y
la suya propia, y conseguir, con la paz del corazon, el bienestar del cuerpo y la tranquili-
dad del espiritu. El criterio de la filosofia, deducido de su utilidad practica es, pues, en
cierto modo, doble: relativamente a la razén de las cosas, la cual nos importa conocer tal
como es en si misma, y relativamente a nuestra propia razén, que es la ley de nuestro
perfeccionamiento y de nuestra felicidad, he de ser la filosofia:

Una garantia para nuestras ideas.

Una regla para nuestras acciones.

Y como consecuencia de este doble criterio y de la armonia entre nuestra razén practi-
ca y nuestra razén especulativa, una sintesis de todos nuestros conocimientos, y una
concepcion suficiente de la economia del mundo, y de nuestro destino. Esto tenemos
derecho a exigirle.

Mas, ¢ddénde hallar este criterio? Cuanto mas imponente ha aparecido la filosofia para
hallar la mas minima verdad, con solo el auxilio de las nociones metafisicas, tanto mas
desgraciada ha sido, hasta el presente, para establecer un principio que, sirviendo a la
vez de instrumento critico y de regla de accion, diese ademas el plan del edificio cientifi-
co y social, y nos instruyese, por lo tanto, sobre el sistema del universo.

En lo que concierne a la regla de discernimiento, y a falta de un instrumento auténtico,
se han servido, y se sirven adn diversos principios, arbitrariamente elegidos entre los
axiomas, que se suponen mas capaces de responder a la s necesidades de la filosofia.

Tal es, por ejemplo, el principio llamado de contradiccion, en virtud del cual el si y el no
de una cosa, no puede ser sostenidos simultdneamente y bajo un solo punto de vista. Es
el principio que rige las matematicas. Pero este principio que parece tan seguro cuando
se opera sobre cantidades definidas, ha sido considerado insuficiente para con los sofis-
tas, que se han valido de él, para sostener que todo es verdadero y todo es falso, asi en
el orden de las ideas, como en el orden moral, puesto que en las cuestiones fundamenta-
les, de las que depende la certeza de todas las demas, se puede afirmar simultaneamente
el si'y el no con iguales probabilidades... A lo que parece, se ha hecho sentir la falta de
un principio que abrace todo el contenido del espiritu, hasta en las matematicas subli-
mes, cuyo estilo, definiciones y teorias han sido justamente censuradas, por mas que

15



16

sus resultados préacticos no puedan ser puestos en duda. De puro aburrimiento, se ha
dicho después de Descartes, que la garantia de nuestros juicios es la evidencia. Mas,
¢qué es lo que hace una cosa se nos presente como evidente?

En cuanto a la regla de las acciones, |@s filosof@s no se han tomado el trabajo de en-
sayar nada. Tod@s, por distintos caminos han vuelto a la idea religiosa, como si la filo-
soffa se fundara en el principio teoldgico de que el temor de Dios es el principio de la
sabiduria. Hasta han llegado a decir que poca filosofia aparta de la religion y mucha lleva
a ella. Sentado lo cual podemos decir con el vulgo: apaga y vamonos; o lo que es lo mis-
mo, que no vale la pena que filosofemos. Si algun@s aventurer@s del libre pensamiento
se han salido del camino trillado, ha sido para ir a perderse en las cimas del egoismo.

Finalmente, en cuanto a la unidad de las ciencias, la confusion es todavia mas palpa-
ble. Cada fil6sof@ ha levantado su sistema, salvo el derecho de la critica, para probarle
que su sistema era obra de mosaico. Asi, segun Thales, el agua era principio de todas las
cosas; segun otr@s, el aire o el fuego; segin Demécrito, los atomos. La filosofia, como
la lengua, es materialista en sus primeros tiempos; mas no esta aqui el peligro; harto
lejos ird en el camino del idealismo. Méas tarde, en efecto, se invoc6 sucesivamente, co-
mo principio de todas las cosas, el amor, los nimeros, la idea; y de abstraccion en abs-
traccién, concluyé la filosofia, por quemar la materia, que al principio habia adorado,
adorar el espiritu, que no habia hecho méas que vislumbrar, y caer en una supersticion
desesperante. Entonces fue cuando naci6 el eclecticismo, cuya significacion es que ni el
mundo, ni el pensamiento tienen una constitucion dnica, o lo que es lo mismo, que el
mundo Yy la conciencia son dobles en su constitucion; y que en consecuencia solo exis-
ten entidades especificas relativas, entre las cuales el sabi@ debe saber escoger, dando,
segun las circunstancias, satisfaccion a todos los principios, pero no dejarse gobernar
por ninguno, reservandose siempre su libertad de juzgar. El eclecticismo, que tanto se ha
criticado en nuestros dias, atn no ha recibido su verdadera definicion: es el politeismo.

En la actualidad, la filosofia esta tan desmoralizada como la conciencia publica. El
eclecticismo es filosofia, como el doctrinarismo en politica, el laissez faire, laissez passer
en economia, el amor libre en la familia, es la negacion de la unidad, es la muerte.

Sin embargo, el que un problema no se haya resuelto, no quiere decir que sea irresolu-
ble; y puede creerse un@ mas cerca de su resolucién, cuanto mayor sea el tiempo que
ha pasado buscandola. Asi, el mal éxito de la filosofia sobre las cuestiones capitales de
la certidumbre de las ideas, de la regla de las costumbres y de la arquitectonia de la cien-
cia, no le han impedido llegar a teorias cuya generalidad creciente, y légica rigurosa,
parecen segura prenda de triunfo. ¢Por qué, en efecto, si el hombre tiene la certidumbre
de su existencia, no ha de tener al mismo tiempo la de sus observaciones? La proposi-
cion de Descrates: yo pienso, luego existo, implica esta consecuencia: ¢por qué si la
inteligencia del hombre es capaz de encadenar dos ideas, de formar una diada, una tria-
da, un tétrada, una serie en fin, y si cada serie conduce a su yo, por qué no ha de aspirar
a construir el sistema del mundo? Es preciso ir adelante, todo nos conduce a hacerlo. Si
la filosofia se abandona se pierde el género humano.

CARACTERES QUE DEBE PRESENTAR EL PRINCIPIO DE GARANTIA DE
NUESTROS JUICIOS Y LA REGLA DE NUESTRAS ACCIONES. CONVERSION DE
LA RAZON ESPECULATIVA EN RAZON PRACTICA: DETERMINACION DEL
CRITERIO

Antes de pasar adelante, permitaseme hacer notar que no hay artesan@ que no se halle



en estado de comprender lo que se propone el fildsof@, pues no hay un@ que, en el ejer-
cicio de su profesidn, no haga uso de uno o de varios medios de justificacién, de medida,
de valuacién y de comprobacion. El obrer@ o artesan@ tiene para orientarse en sus ope-
raciones el metro, la balanza, la escuadra, la regla, la plomada, el compas, marcos, mode-
los, guias, piedra de toque, patrones, moldes, etc., etc. De la misma manera, tampoco
existe el obrer@ que no pueda decir el destino de su obra, el orden de necesidades o de
ideas a que se referia; cual debe ser su aplicacion, cudles sus condiciones y cualidades y
cual su importancia en la economia general. Pues bien, lo que en su especialidad hace el
artesan@, el fildsof@ lo busca para la universalidad de las cosas: su criterio, por consi-
guiente, debe ser mucho mas elemental, puesto que debe aplicarse a todo; su sintesis
mas vasta, puesto que todo ha de abrazarlo. ¢Cual es, pues, ese metro, al que deben
referirse todas nuestras observaciones, metro por el cual hemos de juzgar a priori de la
armonia o de la discordancia de las cosas, no ya tan sélo de lo racional y de lo irracional,
de lo bello y de lo feo, sino también, lo que es mas grave y nos interesa directamente, el
bien y del mal, de lo verdadero y de lo falso? En segundo lugar, ¢sobre qué bases bajo
qué plan, con qué fin, vamos a levantar el edificio de nuestros conocimientos, de manera
que podamos decir de él lo que Leibnitz decia del mundo, cuya expresion debe ser que
es el mejor, el mas fiel, el mas perfecto posible.

El dia en que la filosofia haya respondido a estas dos preguntas, no diremos que esté
terminada, ya que como observacién o investigacion, o como ciencia adquirida, no tiene
limites, pero si diremos que estard completamente organizada y sabra lo que quiere, a
dénde va, cuales garantias ofrece y cudl es su misién en la humanidad y en presencia del
universo. No le quedara ya mas que ir adelante con toda confianza.

Retrocedamos un poco.

De la definicién que hemos dado de la filosofia, y del analisis que hemos hecho de la
observacion, resulta: 1°. que la idea nos viene originada, simultdneamente y ex equo; de
dos fuentes, la una subjetiva que es el yo, sujeto o espiritu; y otra, objetiva, que designa
los objetos, el no yo o las cosas, 2°. que a consecuencia de este doble origen, la filosofia
versa sobre relaciones, cosa que ya sabiamos por la definicién, y no sobre otra cosa; y
3°. que toda relacién analizada en sus elementos, es, como la observacion que la produ-
ce, esencialmente dualista, cosa que indica también la etimologia de la palabra relacion,
es decir, ida de un punto a otro, de un hecho, de una idea, de un grupo a otro hecho, a
otra idea, a otro grupo.

Resultado de aqui que el instrumento de critica que buscamos, es por necesidad dua-
lista o binario: no podra ser triadico, porque comprenderia elementos mas simples que el
mismo, ideas que él no explicaria; y es, ademas, facil convencerse por el analisis, de que
toda triada, trinidad o cosa ternaria, no es mas que el compendio de dos diadas, obte-
niendo por la identificacion o la confusion de dos de sus términos4.

El principio de certidumbre, no puede ser tampoco simple como si emanara exclusiva-
mente del yo o del no yo, porque, como ya hemos visto, el sujeto sin un objeto que le
excite, ni siquiera piensa; y el objeto sin la facultad que tiene el espiritu de dividirle, dife-
renciarle, y convertir la diversidad en unidad, no le presentaria mas que imagenes ininte-
ligibles. Las mismas ideas metafisicas, no pueden servir de base a la filosofia, por mas
que nos venga de percepciones realistas. Obtenidas estas ideas, por la oposicion del yo
al no yo, son extrafenomenales, y no contienen por si solas ninguna verdad positiva,
aunque sean indispensables, para la formacion de toda idea y para la construccion de

17



18

toda ciencia.

Tengamos pues por cierto y fijgmonos bien en esta idea, que lo que |@s fildsof@s bus-
can bajo el nombre de criterio, de certidumbre para servir a la construccion de la ciencia,
no puede ser nocién simplista 0 metafisica; que no es tampoco una imagen sensible
representativa de una realidad pura, pues esto seria excluir al espiritu de su propio domi-
nio, y hacerle llegar al término de su obra, sin poner nada de su parte; que no puede ser,
en fin, una férmula ternaria, cuaternaria, o de otro ndmero superior, porque esto seria
tomar la serie en vez de su elemento.

Este principio debe ser a la vez objetivo y subjetivo, formal y real, inteligible y sensible,
debe indicar una relacion entre el yo y el no yo, y ser, por consecuencia, de origen dual,
como la misma observacidn filosofica.

Mas entre el yo y el no yo, y viceversa hay una afinidad de relaciones posible. Entre
tantas ideas como nos suministra la observacion filosofica, ¢cudl elegiremos que sirva
de regla y metro para las demas? ¢ Cual formara la primera base de nuestro conocimien-
to, el punto de partida de nuestra civilizacion, el eje de nuestra constitucion social? Por-
que se trata nada menos que de todo esto.

Hasta ahora hemos considerado el yo y lo que se llama no yo, como dos naturalezas
antitéticas; una espiritual, simple, activa y pensadora; otra material, compuesta, y por
consiguiente divisible, inherente o pasiva, y no pensadora, que sirve simplemente de
punto de mira de creacién y materia, a las meditaciones del yo. A fin de no mezclar dema-
siadas ideas a la vez, nos hemos limitado a la justificacion de este hecho elemental, inte-
ligible aun para I@s nifi@s que estudian la gramatica, a saber: que la observacion filoso-
fica implica dos términos o actores, uno que observa, otro que es observado. Es la rela-
cion del activo al pasivo, tal cual la manifiesta la conjugacion del verbo en todas las len-
guas.

Pero el pasivo no excluye el reciproco. Lo que hemos dicho del papel que representa el
yo y el no yo en la formacion de la idea, no prueba de modo alguno que el que observa
no pueda ser también observado y precisamente por el ser al cual observaba Loke lo ha
dicho, sin que nadie haya sabido responderle. ¢ Sabemos acaso si el no yo es necesaria-
mente no pensante?... Sabemos, a no dudarlo, que nuestras observaciones versan ordi-
nariamente sobre yos semejantes a nosotr@s; pero sabemos también que en este caso y
en tanto que nos suministran hechos, observaciones, impresiones, sobre las que obra
enseguida nuestro espiritu, son considerados por nosotr@s como no yos.

En el amor, por ejemplo, hay también dos actores, un@ que amay otr@ que es amad@;
lo cual no impide que se invierta la proposicién y digamos que la persona que ama es
amada por aquella a quien ama, y que la amada ama a aquella que le profesa amor. Sélo
con estas condiciones de reciprocidad existe el amor en toda su plenitud y es de buena
ley.

¢Quién, pues, nos asegura que nosotr@s sol@s pensamos y que cuando describimos
tal planta, cuando analizamos tal roca, no hay en ellos alguien que nos mira?

Se me dira que esto repugna; mas, ¢;por qué causa?... Se afiadira que el pensamiento
no puede resultar sino de una centralizacion organica; que asi, cuando yo miro mi mano,
estoy bien cierto de que mi mano no me mira, porque es tan s6lo una parte del organis-
mo que produce en mi el pensamiento, el cual sirve para todos los miembros; que lo
mismo sucede con las plantas y las piedras, que son como los pelos y los huesos de mi
cuerpo, partes del gran organismo que tal vez piensa, si no duerme (no lo sabemos) pero



que por si mismos no piensan.

Las analogias de la existencia nos induce a suponer que asi como hay en ellos un sen-
sorium comun, una vida solitaria, una inteligencia al servicio de todos los miembros, de
los que es a la vez resultado y expresion comun, hay en la naturaleza una vida universal,
un alma del mundo, que, si no obra exteriormente al modo de la nuestra, porque para ella
no hay exterior y todo esta en ella, obra interiormente sobre si misma, al revés de la
nuestra y se manifiesta creando, como el molusco su concha, ese gran organismo de
que formamos parte nosotr@s mism@s: jnosotr@s pobres yos particulares!

Esto no es més que una induccion, una utopia, una hipétesis gratuita, que yo no pre-
tendo dar en mas de lo que vale. Si no puedo asegurar que el mundo, ese pretendido no
yo, no piensa, tampoco puedo asegurar lo contrario, porque no esta al alcance de mis
medios de observacién. Todo lo que puedo decir es que en ese no yo hay gastado mu-
chisimo espiritu, y que no soy el Unic@ que le admira.

Ved pues, cuél serd mi conclusion.

En vez de buscar la ley de mi filosofia en una relacion entre mi que me considero como
la ctspide del ser, y lo que hay de més inferior en la creacion, y que reputo no pensante,
la buscaré en una relacién en mi yo y otro yo, entre el hombre y el hombre.

Como sé que tod@ hombre, mi semejante, es la manifestacién organica de su espiritu,
o0 lo que es lo mismo un yo; igualmente que I@s animales dotad@s también de sensibili-
dad, de instinto y hasta de inteligencia, aunque en grado menor, son también yos de infe-
rior dignidad, e inferiores en la escala de los seres, es cierto, pero cread@s segun un
mismo plan; el animal y la planta, ni entre ésta y el mineral, me pregunto si los seres inor-
ganicos no son tal vez espiritus que duermen, yos en estado de embrién, o al menos los
miembros de un yo cuya vida y organizacién desconozco.

Estando considerado todo ser como yo y no yo. ¢qué puedo hacer mejor en medio de
esta ambigiiedad ontolégica, que tomar por punto de partida de mi filosofia, la relacion
no de mi a mi mism@, como hace Fichte, cual si quisiera hacer ecuacion de mi espiritu,
ser simple, indivisible, incomprensible, sino de mi a otro yo igual a mi, que es sin embar-
go, distinto de mi, lo que constituye una dualidad no metafisica o antindmica, sino una
dualidad real, viviente y soberana?

Obrando asi no corro en primer término, el riesgo de injuriar ni agraviar a nadie; tengo
ademas la ventaja, al descender de la Humanidad a las cosas, de no perder jamas de
vista el conjunto; cualquiera que sea, por fin, la diferencia de las naturalezas que son
objeto de mi exploracion, estoy tanto menos expuesto a engafiarme cuanto que en dltimo
analisis todo ser que no es igual a mi, estd dominado por mi, o corresponde a otr@s yos
a mi parecidos: de suerte que la ley que rige I@s sujetos, es racionalmente de presumir
que rige también los objetos; pues de no ser asi, la subordinacién de unos a otros seria
imposible, y entre la Naturaleza y la Humanidad habria contradicciéon manifiesta.

Observemos ademas, que por esta transaccién inatacable, la filosofia, hoy especulati-
va, se convierte enteramente en practica, o por mejor decir, que los dos puntos de vista
se confunden. La regla de mis acciones y la garantia de mis juicios son idénticos.

Ahora bien, ¢ cudl es esa idea madre a la vez objetiva y subjetiva, real y formal, de natu-
raleza y de humanidad, de especulacion y de sentimiento, de l6gica y de arte, de politica
y de economia, razon practica y pura, que rige a la vez el mundo de la creacién y el mun-
do de la filosofia, y sirve al uno y al otro de asiento; idea en fin, que, dualista por su for-
mula, excluye no obstante toda anterioridad y toda superioridad, y abraza en su sintesis

19



20

lorealy lo ideal?

Es la idea de Derecho, la JUSTICIA.

LA JUSTICIA, RAZON UNIVERSAL DE LAS COSAS. CIENCIA Y CONCIENCIA

El pueblo, en su existencia laboriosa, necesita una guia mas de lo que puedan haberla
menester 1@s filésof@s para sus especulaciones. Necesita hemos dicho, una guia para
su razon, una regla para su conciencia; un punto de vista superior, desde donde pueda
abarcar sus conocimientos y su destino. Todo esto lo encontraba en la Religion.

Dios, el verbo eterno, habia creado al hombre del polvo de la Tierra y le habia animado
con su soplo: Dios le habia impreso en su alma las ideas del infinito, lo eterno, lo justo y
lo ideal; Dios le habia ensefiado la religién, el culto y los misterios; Dios le habia dado los
elementos de todas las ciencias, desarrollandole la historia de la creacion, haciendo
comparecer a su vista los animales, invitandole a darles nombres, explicandole el origen
comun de todos los pueblos, y la causa de su dispersion. Dios era el que habia impuesto
al hombre la ley del trabajo, creado y santificado la familia, fundado la sociedad, separa-
do los Estados, que él gobernaba con su providencia. En fin, Dios todopoderoso, princi-
pio y fin de todas las cosas, justo y veridico, era el que garantizaba al hombre su fe, y le
prometia, después de su tiempo de prueba sobre esta Tierra, recompensarle su piedad
por la felicidad sin limites.

La filosofia que es la investigacion de la razon de las cosas, buscando la razon de Dios,
le ha perdido; al propio tiempo, aquellos conocimientos desaparecieron y la duda embar-
g6 todas las inteligencias: ya no se supo qué pensar del origen del hombre, de su fin y
de su destino.

Semejante estado de angustia general, no puede ser mas que pasajero: la razén nos
devolverd, en mejores condiciones, lo que nos habia dado la revelacion; y si esta legitima
esperanza no esta ya satisfecha, puede juzgarse por una simple ojeada sobre el estado
del ser humano, sus condiciones y su conjunto, de lo poco que falta para que no lo sea.
¢ Seria un mal, después de todo, que siempre faltara algo para adquirir a la ciencia huma-
na? ¢No seria suficiente para nuestra seguridad y para nuestra dignidad, el que viése-
mos crecer siempre e indefinidamente nuestra riqueza intelectual? Tratase pues, de ase-
gurar que la Justicia (de la cual después, fijaremos el principio y el foco en nosotr@s
mism@s) lleve como principio critico y organico el objeto de la filosofia y que por consi-
guiente, puede reemplazar con ventaja la Religién. Privad@ del apoyo celeste, el hombre
se basta. ¢ Dird como Medea: yo, yo sola, esto es bastante? La filosofia esta por la afirma-
tiva: espera de la certeza de sus principios la justificacion de sus esperanzas.

Vedmoslo.

Puesto que la filosofia es la investigaciéon de la razon de las cosas, entendiendo por
cosas todas las manifestaciones del ser humano, y puesto que por consecuencia de esta
definicion se excluye de la Filosofia toda investigacion sobre la naturaleza o aseidad de
las cosas, sobre su sustancia y su materialidad, lo propio que sobre lo absoluto de cual-
quier especie, siguese de ahi que al principio de certidumbre, la idea archi-tipo a la que
deben referirse todos nuestros conocimientos, debe ser antes que todo, un principio
racional, lo mas francamente racional, lo mas eminentemente inteligible, lo menos cosa,
si asi puede decirse.

La idea de Justicia satisface esta primera condicion. Su caracter mas marcable es el de
deducir una relacién, tanto mas racional, séanos licito decirlo, en cuanto se forma volun-
tariamente, y con pleno conocimiento de causa, por dos seres razonables, dos personas.



La Justicia es sinalagmatica, no producida simplemente por una impresion del no yo
sobre el yo y de la accion de esto sobre aquello, sino por un cambio entre dos yos que se
conocen un@ al otr@ tanto como a si mism@, y que se juran por su honor mutuamente
garantizado, alianza a perpetuidad. Imposible es encontrar en toda la enciclopedia del
saber una idea tan grande.

Pero no basta que la Justicia sea la relacion entre dos voluntades: no llenaria por com-
pleto su misién si se limitara a esto. Es preciso todavia que sea realidad e idealidad; que
a mas conserve mediante la potencia sintética que acabamos de reconocerle, un caracter
de primordialidad suficiente para servir de cuspide a la piramide filoséfica y principio de
todo conocimiento. La Justicia retine por ende estas ventajas: es el punto de transmision
entre lo sensible y lo inteligible, lo real y lo ideal, las nociones de la metafisica y las per-
cepciones de la experiencias.

Seria entender muy estrechamente la Justicia, imaginar que sélo interviene en la forma-
cion de los cédigos, y tiene asiento en las asambleas de las naciones y los tribunales.
Por este caracter de soberania politica se apodera sin duda de nuestros pensamiento y
domina el género humano. Mas esta Justicia, cuyo imperio consideramos, sobre todo, en
las relaciones con nuestr@s semejantes, no se impone con menos autoridad al entendi-
miento y a la imaginacién que a la conciencia; su férmula rige todo el mundo, y por todas
partes, si es licito expresarse asi, nos habla con el precepto y con el ejemplo.

La Justicia toma nombres diversos, segln las facultades a que se dirige. En el orden
de la conciencia, el mas elevado de todos es la Justicia propiamente dicha, regla de
nuestros derechos y de nuestros deberes; y en el orden de la inteligencia, l6gica, mate-
matica, etc., es la igualdad o la ecuacion; en la esfera de la imaginacion, tiene por nom-
bre lo ideal; en la Naturaleza, el equilibrio. En cada una de estas categorias de ideas o de
hechos, la Justicia se impone bajo un nombre especial y como condicion sine qua non;
s6lo en el hombre, ser complejo, cuyo espiritu abraza en su unidad los actos de la liber-
tad y las operaciones de la inteligencia, las cosas de la naturaleza y las creaciones de lo
ideal se impone sintéticamente y siempre con igual autoridad; por esto el individuo que
en sus relaciones con sus semejantes falta a las leyes de la Naturaleza o del espiritu,
falta a la Justicia.

Habla el hombre: ¢por qué? Porque la sociedad humana, diferente de las comunidades
de los demas animales, se halla establecida sobre un conjunto continuamente variable
de relaciones sinalagmaticas; y sin palabra, la determinacion de estas relaciones, la le-
gislacion, y la Justicia, serian imposibles. Por esto la férmula solemne de las palabras es
el juramento, la imprecacion y el anatema; por esto el embuster@ es reputad@ infame en
todas partes, y en los pueblos civilizados el hombre que se respeta se abstiene de jurar,
conforme al precepto del Evangelio y da simplemente su palabra. ¢Cuéantos siglos pasa-
ran antes de que no hayamos abolido esa deshonra feudal, el juramento en juicio? Por la
influencia de este mismo sentimiento juridico y de su férmula dualista, el lenguaje tiende
cada vez mas a adecuarse a la idea, y retine innumerables formas dobles (rimas, parale-
lismos, concordancias, en género, nimero y caso, disticos, oposiciones, antinomias,
etc.) que hacen de la gramatica u sistema de parejas, casi diria de transacciones.

El hombre raciocina y su logica no es mas que un desarrollo de su gramatica cuyas
formulas copulativas conserva: como se ocupa sin embargo menos en la forma que en el
fondo, se acerca mas a la Justicia de la cual es, si se me permite la expresion, el secreta-
rio. ¢Es, decidme, casualidad que lo que no es méas que frase en gramética sea en la 16-

21



22

I6gica juicio? Y si la gramatica es la preparacion para la l6gica, ¢no se podra decir que la
I6gica, que tiene por fin ensefiarnos a redactar claramente los fallos de la Justicia, es la
preparacion para la jurisprudencia?

Hemos dicho que el hombre, al mismo tiempo que recibe de los objetos exteriores im-
presiones e imagenes, se eleva, en virtud de la identidad de su pensamiento, a esas no-
ciones superiores que se han llamado trascendentales, porque estan fuera del alcance de
los sentidos, o metafisicas, como si fueran una revelacion de cosas sobrenaturales. Aqui
aparece también el dualismo de la Justicia. Cuando Kant, después de haber hecho la
enumeracién de sus categorias, las ha distribuido en cuatro grupos, formado cada uno
de una tesis y de una antitesis contrapesadas por una sintesis; cuando Hegel siguiendo
este ejemplo, ha construido toda la filosofia sobre un sistema de antinomias, ¢qué han
hecho uno y otro, a pesar de engafiarse acerca del papel y del valor de una sintesis, sino
revelarnos esta gran ley que domina toda su critica, a saber: que la Justicia, coaccion
pura, y fruto de la experiencia, e el nimen de la metafisica.

Se ha dicho, por Platon, si no me equivoco, que lo bello es el reflejo de lo verdadero;
esta definicion puede agradar al artista que sélo busca ser impresionado, pero no basta
al filésof@, que a la vez quiere sentir y comprender. Cierto que el ideal es una concep-
cion trascendental de la razén, lo que eleva el arte asi como la religion y la justicia muy
por encima de las cosas reales y de simple utilidad. ¢ Como se forma entre nosotr@s esta
idea de la belleza? ¢ Por qué transicion nuestro espiritu se eleva de la vista de realidades
imperfectas y miserables a esta contemplacién divina del ideal? Un artista nos lo ensefia:
por la Justicia. No se propone el arte, decia Rafael, presentar las cosas tal como las pre-
senta la naturaleza, sino tal cual ella las debiera haber hecho, y tales como estudiandolas
descubrimos que tiende a hacerlas, sin alcanzarlo jamas. El ser reducido a su forma pura
y concreta, sin exceso ni defecto, sin violencia, ni flojedad, constituye el arte. Siempre
que el ser, en su realidad, se acerca a su ideal, se hace bello, resplandece y sin salir de
sus limites toma cierto caracter de infinito. Se exige exactitud en la forma y en la expre-
sion, Justicia en la vida social; la ley es siempre la misma. Por ahi se glorifica el hombre
de genio y el hombre de bien; este es el secreto del lazo misterioso que une la moral y el
arte.

¢Hablaremos de la politica y de su equilibrio? ¢De la economia politica, de la division
sin fin de las funciones, del equilibrio de los valores, de la relacion entre la oferta y la
demanda, del comercio y su balanza?

Lo propio de la nocién de precision, es decir, de Justicia aplicada a la forma de las co-
sas es la transicidn entre lo real y lo ideal, la nocién econdmica del valor, objetiva y sub-
jetiva a la par y de entera justicia, es la transicion entre la gente de la naturaleza y la de la
sociedad. ¢Diremos, en fin, que la guerra, el antagonismo a todo trance, es s6lo una in-
vestigacién de la Justicia por la lucha de las fuerzas?... Pero a qué insistir sobre cosas
que basta enunciar para que aparezca enseguida el principio que las rige y las constitu-
ye, el derecho. Por su conciencia, mas que por su entendimiento y su imaginacién, com-
prende el hombre a Dios, el Universo y la Humanidad, y esta misma conciencia, por de-
cirlo de una vez, es la que produce la razén, cuyo nombre, atenida su etimologia, no sig-
nifica otra cosa que justificacion del hecho por sus causas, por sus circunstancias, su
medio, sus elementos, su época, su fin, en una palabra, su idea, la Justicia, siempre.

Cada cual sabe qué satisfaccién embarga el alma a la percepcion curiosa de una ver-
dad, a la conclusion regular de un razonamiento, a la certeza demostrada de una hipote-



sis. En la alegria causada por la posesion de lo verdadero, hay algo de efectivo, que no
es de la inteligencia pura, que no se apasiona y que no se puede comparar mas que al
gozo del triunfo alcanzado por la virtud sobre el vicio. Es sabio también qué ardor de
controversia puede existir entre dos hombres de caracter, el mas apacible, acerca de las
cuestiones en que se han engolfado sin interés alguno. Lo repito, en todo esto, se deja
sentir un elemento de voluntad, intimamente ligado a las operaciones del entendimiento,
y que presumo no es otro que la justicia interviniendo en la investigacién del filésof@ y
alegrandose del éxito por él obtenido. Asi como la forma pura o la belleza, el conocimien-
to exacto o sea la verdad, es la Justicia.

Conciencia y ciencia seran pues idénticas en el fondo. Esta sanciona a aquélla. La evi-
dencia, en nosotr@s, no es sino un acto de juicio, sino un acto de la conciencia, especie
de sentencia en Ultima instancia, que desafia el error y nos hace exclamar con cierto tono
de orgullo o mejor de conciencia satisfecha: jes evidente!...

La separacion de la ciencia y de la conciencia como la de la ldgica y el derecho, no es
mas que una abstraccion de escuela. En nuestra alma no pasa del mismo modo: la certe-
za del saber es para nosotr@s mas intima, mas efectiva, mas vital de lo que suponen I@s
I6gic@s y 1@s psicolog@s. Lo mismo que se ha dicho del hombre de bien que sabia ser
elocuente, vir bonus dicendi peritus, porque tenia conciencia, peritus, pectus es quod
disertos fecit; se puede decir también que el sabi@ es incompatible con el malvad@, y la
conciencia edifica en nosotr@s la ciencia.

Asegurado en su ciencia y en su conciencia por la justicia, encontrando en su corazon
la razon del Universo y su propia razon, ¢qué mas le falta al hombre? ¢ Los cielos y las
virtudes celestes, qué mas pueden ofrecerle?

¢Tendré necesidad de afiadir que, si bajo este aspecto, sélo difieren en el desenvolvi-
miento de su sentido moral y la suma de sus virtudes ya que la calidad del espiritu filosé-
fico es la misma en tod@s I@s hombres, no diferenciandol@s entre si, bajo tal punto de
vista, mas que por la suma de sus conocimientos; del mismo modo que la conciencia en
tod@s es de la misma calidad?

En virtud de este nuevo principio, la Revolucién que ha declarado a tod@s I@s ciuda-
dan@s, en razdn de la equivalencia de su juicio, iguales ante la Ley, ha querido a més
que tod@s fuesen legisladores y justicier@s, electores, jurados, jueces, arbitros, peritos,
miembros del municipio y del consejo provincial, representantes del pueblo, guardias
nacionales, que tod@s tuviesen el derecho de publicar sus opiniones, de discutir los
actos y de comprobar las cuentas del gobierno, de criticar las leyes y procurar reformar-
las.

Democracia de las inteligencias y democracia de las conciencias: tales son los dos
grandes principios de la filosofia, los dos articulos de fe de la revolucién.

Resumamos este parrafo.

Puesto que la filosofia es esencialmente dualista, que en su lenguaje y en sus racioci-
nios las ideas de las cosas sensibles evocan incesantemente las ideas metafisicas y
viceversa, y ya que de otra parte en lo que forma el objeto de su estudio se encuentran
comprendidas muy a menudo mezcladas y confundidas las cosas de la naturaleza y de la
humanidad, de la especulacion, de la moral y del arte, siguese de ahi que el principio
critico de la filosofia, dualista, y sintético en su forma, empirico e idealista por su doble
origen, puede aplicarse con igual correspondencia a todas las categorias del saber.

La idea de Justicia es la que retne estas condiciones; luego ella sera la que tomemos

23



24

por criterio universal y absoluto de certidumbre. La proposicién de Descartes: pienso,
luego existo, no es cierta, por ser evidente que esto nada significa; es evidente porque
sus dos términos son adecuados, esto es, iguales ante la justicia del entendimiento, con-
firmada por la decision de la conciencia, y todas las propiedades evidentes se encuen-
tran en el mismo capitulo.

No es todo. Con el criterio de certidumbre, necesita la filosofia un principio en cuya
virtud coordine sus materiales, y que, en la construccion indefinida de la conciencia, no
le permita descarriarse en lo sucesivo.

La idea de justicia responde por entero, o mejor la razén, la sana razén, como se decia
a veces, siendo a la par primordial y comprensiva en alto grado, es por si misma princi-
pio, medida y fin, de modo que para el filésof@, principio critico y principio organico o
teleoldgico es el mismo. De donde resulta que la Gltima palabra de la filosofia su objeto
constante, es realizar por la sintesis de los conocimientos, el acuerdo entre el hombre y
la naturaleza o como dice Fourrier, la armonia universal. Nada existe més alla.

SUPREMACIA DE LA JUSTICIA

Definida la filosofia; establecido su dualismo; demostrado su espiritu de igualdad y su
tendencia democratica; hallando el criterio de las ideas, percepciones y nociones; hallan-
do el criterio, indicado el objeto, dada la formula sintética, determinado el fin del hombre;
puede muy bien decirse que la filosofia esta creada.

Esta creada, puesto que puede presentarse ante la multitud y decirla: Yo soy la Justi-
cia, Ego sum qui sum; yo soy quien te ha de sacar de la miseria y de la esclavitud. Sélo
falta llenar los huecos y ésta es tarea de I@s profesores y I@s erudit@s.

¢Qué es, en efecto, esta Justicia sino la esencia soberana que ha adorado la humani-
dad en todas las épocas bajo el nombre de Dios y han buscado 1@s fildsof@s bajo nom-
bres diversos, como la Idea de Platon y Hegel, la Razon pura y la Razén practica de Kant,
los Derechos del hombre o del ciudadan@ de la Revolucion? ¢No es acaso un hecho que
desde principios de la humanidad, el pensamiento religioso y filosofico, ha girado cons-
tantemente sobre este eje?

No seria dificil recordar aqui todas las teorias religiosas, filoséficas, estéticas y mora-
les, que desde el principio del Mundo han preocupado al espiritu humano. Omitiremos
este trabajo. El pueblo no tiene tiempo para tan vastas elucubraciones. Sélo pide que se
le resuma esta nueva idea bajo un aspecto claro, que le permita tomarla seriamente y
hacerse de ella al instante una fuerza y un arma.

Se ha sabido poner la astronomia al alcance de |@s nifi@s sin obligarles a pasar por el
arido estudio de las matematicas; en otros tiempos se hallé el medio de hacer penetrar
en el espiritu del pueblo, toda la sustancia de la religién, su historia, su dogma, su litur-
gia, su escritura, sin obligarle a convertirse en tedlogo. ¢Por qué no se le ha de ensefiar
hoy la filosofia, la Justicia, sin imponerle otra condicion que la de hacer uso de su buen
sentido?

Diremos, pues, al pueblo:

La Justicia es para todo ser racional, principio y forma del pensamiento, garantia del
juicio, regla de conducta, objeto de saber, y fin de la existencia. Es sentimiento y nocion,
manifestacion y ley, idea y hecho; vida, espiritu, y razén universales. Asi como en la Na-
turaleza, todo concurre, todo conspira a un fin, todo marcha de acuerdo segun la expre-
sién de un antiguo; asi como en una palabra, todo en el mundo tiende a la armonia y al
equilibrio, asi también, en la sociedad, todo se subordina a la Justicia, todo le sirve, todo



se hace segln sus mandatos, seglin su medida y su consideracion; sobre ella se cons-
truye el edificio de los intereses y a este fin el de los conocimientos; en tanto que ella ni
esta sujeta a nada, ni reconoce quién la manda ni sirve de instrumento a poder alguno; ni
aun a la misma libertad. Es de todas nuestras ideas la mas inteligible, la mas constante y
la mas fecunda; es de todos nuestros sentimientos, el Gnico que honra I@s hombres sin
reserva, y el mas indestructible. Percibela el ignorante con la misma plenitud que el sa-
bi@ y por defenderla se hace en un instante tan sutil como I@s doctores, tan valiente
como I@s héroes. Ante el resplandor del derecho, toda certeza matematica palidece. Por
eso la edificacion de la Justicia, es la gran empresa del género humano, la mas magistral
de todas las ciencias, obra de la espontaneidad colectiva, mejor que del genio de 1@s
legisladores, obra que jamas tendra fin.

Por esto, joh, pueblo! la Justicia es severa y no consiente burlas. Ante ella todos do-
blan la rodilla y bajan la cabeza. S6lo ella permite, tolera, prohibe o autoriza: dejaria de
ser, si tuviese necesidad de permiso, autorizacion o tolerancia de quien quiera que fuese.
La ultraja todo obstaculo, y tod@s deben armarse para vencerla.

Muy diferente es la religién, que sélo a fuerza de concesiones puede prolongar su vida,
y que no existe mas que por la tolerancia. Baste decir que su papel ha concluido. La Jus-
ticia, al contrario, se impone sin condiciones, no sufre la menor contradiccion, no admite
rivalidad en la conciencia ni en el espiritu, y quien la sacrifica, bien sea a la idea, bien al
amor, queda excluido de la comunicacion del género humano. Nada de pactar con la
iniquidad: sea ésta joh, demdcratas! Vuestra divisa en la paz y vuestro grito en la guerra.

Vuestra justicia, nos diran I@s Ultiom@s cristian@s, es el reino de Dios que el Evange-
lio nos ordena buscar sobre todas las cosas, quaerite, prinum regnum Dei et justitiam
ejus; tal es el sacrificio que Dios prefiere: sacrificate sacrificium justiae; ¢por qué, pues,
no saludais mejor a nuestro Dios, en vez de rechazar su sacrosanta religion?

Vosotr@s mism@s, adoradores inconsecuentes creéis mas en la Justicia que en el
mismo Dios vuestr@. Afirmais su palabra no porque sea divina, sino porque vuestro es-
piritu la encuentra verdadera; seguis sus preceptos no porque sean de Dios, sino porque
0s parecen justos: la Teologia bien ha querido invertir este orden: dar a Dios la soberania
y subordinarle la Justicia; el sentido intimo protesta, y lo mismo en la ensefianza popular
que en la plegaria, la Justicia es la que sirve de escudo a la Divinidad y de garantia a la
religion. La Justicia es el Dios supremo, el Dios vivo, el Dios todopoderoso; el solo Dios
gue osa mostrarse intolerante frente a frente de I@s que contra él blasfeman; el Gnico
debajo del cual no hay mas que idealidades puras e hipédtesis. Rogad, pues, a vuestro
Dios, Cristian@s; la Ley os lo permite; pero guardaos de sobreponerle a la Justicia, por-
que seréis tratad@s como conspiradores y criminales.

¢cudl es el hombre que en presencia de este gran principio de Justicia no tendra el
derecho de llamarse fildsof@? Tanto montara volver de improviso al antiguo espiritu de
casta, renegar del progreso de veinticinco siglos, sostener con el Senado de la vieja Ro-
ma, que tan sdlo el patricio posee el privilegio de la presencia de Jlpiter tonante, el es-
clav@ no tiene derecho a llamarse religios@. Todas las relaciones de I@s hombres entre
si estan regidas por la Justicia; todas las leyes de la naturaleza derivan de aquella en
cuya virtud los seres y los elementos sus componentes, estan en equilibrio, o tienden a
equilibrarse; todas las férmulas de la razon se reducen a una ecuacion o serie de ecua-
ciones. La ldgica, el arte de raciocinar exactamente, puede definirse como define la qui-
mica Lavoisier, el arte de sostener el equilibrio. De quien comete un error o0 una falta se

25



26

dice que ha tropezado, que ha flaqueado, que ha perdido el equilibrio. Con mil locuciones
diferentes, reproduce el lenguaje sin cesar la misma idea. ¢{No se reconoce en esto la
existencia de una filosofia popular, que no es, después de todo, otra cosa que la filosofia
del derecho, filosofia a un tiempo de la razon y de la Naturaleza? ¢Y no es esa, en el fon-
do, la misma filosofia que ensefiaba en su lengua barbara, aquel a quien ningun filésof@
iguald, el inmortal Kant, cuando pedia a la razon practica, a lo que él llamaba imperativo
categorico, la suprema garantia de la razén especulativa, y cuando confesaba candorosa-
mente que nada habia de cierto fuera del derecho y del deber?
CONDICIONES DE UNA PROPAGANDA FILOSOFICA

Cuando las religiones expiran, cuando las naciones agonizan, cuando la politica de
explotacion esta reducida, para someterse, a proscribir al obrer@ y la idea, cuando la
republica, puesta por todas partes a la orden del dia, busca su férmula; llegada la hora en
que antiguas convicciones caen al suelo, las conciencias estan corrompidas, la opinion
flaquea, y la multitud de los egoismos, exclama salvese quien pueda, puede decirse tam-
bién que ha llegado el momento de intentar por medio de una nueva propaganda la res-
tauracion social.

¢ Tenemos nosotr@s y nuestr@s amig@s lo necesario para llevar a cabo nuestra obra?
Francamente hablando, asi lo creemos.

1. Ya Justicia, no temamos repetirlo, gobierna bajo diferentes nombres el Universo,
Naturaleza y Humanidad, Ciencia y Conciencia, Légica y Moral, Economia, Politica, Histo-
ria, Literatura y Arte. La Justicia es lo mas primitivo que hay en el alma humana, lo mas
sagrado que hay en las naciones, lo que reclama hoy con més ardor la muchedumbre. En
la esencia de las religiones, al mismo tiempo que la forma de la razon, es el objeto secre-
to de la fe, el principio, el medio y el fin del saber. ¢(Qué puede concebirse que sea mas
universal, mas fuerte, mas completo que la Justicia frente a la cual lo mejor implica con-
tradiccion?

Ahora bien: el pueblo posee nominalmente la Justicia; el pueblo la ha conservado me-
jor que sus sefiores y sus sacerdotes; en el pueblo es de mejor ley que entre |@s sabi@s
que la ensefian, I@s abogad@s que la discuten, y I@s jueces que la aplican. El pueblo,
en fin, por la intuicion nativa y su respeto al derecho, esta mas adelantado que sus jefes;
no le falta, como dice él mismo, hablando de los animales inteligentes, mas que la pala-
bra. Pues bien: la palabra es lo que nosotr@s queremos dar al pueblo.

Nosotr@s que sabemos hablar y escribir no necesitamos para predicar al pueblo y
filosofar en nombre de la justicia, sino inspirarnos en nombre de los sentimientos de
nuestro auditorio y tomarlo por arbitro. Si la filosofia cuya exposicién emprendemos, es
insuficiente, él nos dird; si nos equivocamos en nuestra conclusiones, él nos advertird; si
se le ofrece algo que sea mejor, él lo traera.

El pueblo, en lo que se refiere a la Justicia, no es hablando con propiedad, un disci-
pul@, y mucho menos un neéfit@. Posee la idea, y reclama como en otro tiempo la plebe
romana, sino que se le inicie en las férmulas. No le pedimos sino que tenga fe en si mis-
mo, y adquiera el conocimiento de los hechos y las leyes; no va mas alla nuestra tarea,
somos I@s guias del pueblo, no sus iniciadores.

2. Esta primera ventaja trae consigo otra no menos preciosa: la de que, presentando-
nos simplemente como misioner@s del derecho, no tenemos necesidad ni de prevaler-
nos de autoridad alguna, divina ni humana, ni de aparecer como geni@s, martires o
sant@s. Modestia, franqueza, celos, sobre todo, buen juicio: no se nos exige mas. Las



verdades que traemos no son nuestras; no nos han sido reveladas de lo alto por gracia
del Espiritu Santo, ni hemos recibido para venderlas, privilegios de invencién ni de pro-
piedad. Pertenecen a todo el mundo, estan escritas en todas las inteligencias, y no se
nos obligara en prueba veracidad, a apoyarlas con profecias, ni con milagros. Habladle al
esclav@ de libertad, al proletari@ de sus derechos, al obrer@ del producto de su trabajo,
y tod@s os comprenderan perfectamente; y si ven en lo que prometais, probabilidades
de éxito, no se informaran a nombre de quién o de qué les estais hablando. En materia de
Justicia, la Naturaleza nos ha dado iguales facultades e iguales intereses. Esta es la ra-
zon porque podemos flaquear en nuestra ensefianza, sin comprometer nunca nuestra
causa, y no hay diferencia alguna de opinion que pueda producir entre nosotr@s un cis-
ma. El mismo celo por la Justicia, que hubiese podido dividirnos sobre tal o cual punto
de doctrina, nos reconciliaria tarde o temprano. Nada de autoridad, nada de sacerdocio,
nada de iglesia. Tod@s |I@s que afirmamos el derecho, somos necesariamente orto-
dox@s en nuestras creencias, y estamos por lo tanto eternamente unid@s. La herejia en
la Justicia es un contrasentido. jOh, si los apdstoles de Cristo hubieran sabido atenerse
a esta ensefianza! {Si I@s gnostic@s se hubieran atrevido a volver a ella! jSi Arrio, Pela-
gio, Manés, Wiclef, Juan Huss y Luetro hubiesen sido capaces de comprenderla! Pero
estaba escrito que el Verbo popular tendria por precursor el Verbo de Dios jbenditos
sean entrambos!

3. Pero el Pueblo, se dice, es incapaz de un estudio continuado; la abstraccién de las
ideas, la monotonia de la ciencia le fastidian. Con él, es preciso concretar, personalizar y
dramatizar incesantemente, emplear el ithos y el pathos, cambiar continuamente de obje-
to y de tono. Arrastrado por la imaginacion y la pasién, realista por temperamento, sigue
facilmente a I@s empiric@s, a I@s tribunos a I@s charlatanes: se le engafia con un dis-
curso, y ensefiandole un objeto se le conduce a otro. Su fervor no es sostenido; recae a
cada paso, a impulsos de la maternidad de los intereses.

Todo esto es verdad: pero esto solo prueba que el fildsof@ que se consagre a la ense-
fianza de las masas, ademas de instruid@ a fondo en la teorfa, debe ser ante todo, en sus
conferencias con el pueblo, un demostrador préactic@. En esto no sera tampoco innova-
do. La identidad del hecho y de la ley, del fondo y de la forma, ¢no es acaso el objeto
constante de los tribunales? La jurisprudencia, en las universidades y en los libros,
iprocede acaso del otro modo que por formulas y por ejemplos?

Por otra parte, al ensefiar la Justicia, ¢por qué habiamos de privarnos de esas dos pa-
lancas poderosas, la pasion y los intereses? ¢ Tiene otro fin la Justicia que asegurar la
felicidad publica contra las invasiones del egoismo? ¢No tiene la miseria por sancion? Si
queremos que el pueblo sepa que esta altamente interesado en la Justicia, y que nadie
tratard mas a fondo que nosotr@s de sus intereses materiales. Uno de los puntos sobre
los que nos proponemos insistir, es que, todo crimen y todo delito, toda corrupcidn, toda
arbitrariedad en el gobierno, es para el pueblo causa inmediata de empobrecimiento y de
luto.

He aqui porqué, siendo misioner@s de la democracia, y teniendo que combatir las méas
detestables pasiones, el mas cobarde y tenaz egoismo, no dejaremos de excitar con la
vehemencia de nuestras palabras la indignacion del pueblo. La justicia se demuestra por
el sentimiento, tanto como por la l6gica. El Cédigo penal del despotismo llama a esto,
excitar a |@s ciudadan@s al odio de un@s contra otr@s, al desprecio y odio contra el
gobierno; alterar el orden, etc., etc. ¢Habremos de dejarnos engafiar por una legislacion

27



28

hipdcrita, cuyo Unico objeto es paralizar las consecuencias, a fin de asegurar bajo una
falsa apariencia de moderacion, la impunidad de I@s grandes culpables?

La vida del hombre es corta: por consiguiente el pueblo no puede tomar sino pocas y
rapidas lecciones. ¢De qué le servirian si no las hiciéramos tan positivas como su exis-
tencia; si no pusiéramos en juego I@s hombres y las cosas; si para ganar las inteligen-
cias no conmoviéramos las imaginaciones y los sentimientos? ¢ Nos estara vedado cuan-
do tratemos de la Justicia, el ser de nuestro siglo? ¢No mereceriamos ser llamad@s
fals@s apostoles, si, como quisieran nuestr@s adversari@s, la redujéramos a una pura
abstraccion?

En la contemporaneidad de los hechos, es donde debe mostrarse al pueblo, como un
espejo, la permanencia de las ideas. La historia de la religién, dicenos la Iglesia, es una
serie de milagros sin interrupcién. Para que I@s fieles queden convencid@s de la verdad
de su creencia, no tienen necesidad de haberlos visto todos; les basta que hayan sido
testigos de uno solo... ¢qué digo? Basta sélo que contemplen la Iglesia, cuyo estableci-
miento, segun I@s doctores, es, por si mismo, el mayor de los milagros. Lo mismo pode-
mos decir de la Justicia. La historia de sus manifestaciones, de sus desarrollos, de sus
constituciones, de sus teorfas, abrazarfa la vida de centenares de hombres. Felizmente al
pueblo le preocupa poco semejante carga. Para mantenerle por medio de brillantes ejem-
plos, la justicia oprimida vengada mas tarde; el crimen triunfante castigado después;
basta que sienta la protesta de las almas generosas en épocas deshinchadas, y sepa que
esa calumniada Revolucién que ha conducido las masas obreras a la libertad después de
tres mil afios, es la Justicia.

4. ;Qué orden podra seguirse en esta ensefianza? Lo que de mas penoso hay en el
estudio de las ciencias es el yugo de los métodos, la extension de los preliminares, el
enlace de las proposiciones, la precision en las transiciones, el rigor en los andlisis; esa
obligacion de no pasar nunca a otro asunto, antes de haber expuesto el que le precede
en la escala metddica. Asi, antes de abordar al estudio de la filosofia, necesita el estu-
diante seis o siete afios de gramatica, de lenguas, de humanidades y de historia; vienen
entonces la logica, la metafisica, la sicologia, la moral, sin contar las matematicas, la
fisica, la historia natural, etc., etc. Terminados estos estudios, si el desdichad@ estudian-
te ha obtenido sus diplomas, empieza el derecho, cuyo estudio requiere a lo menos tres
afios. Bajo estas condiciones, el joven, bastante ric@ para darse tal pasatiempo, llega a
ser legista, abogad@, juez de paz o fiscal.

A buen seguro que el pueblo se ve imposibilitado de seguir tal retahila; si no puede
adquirir la filosofia bajo otras condiciones esta condenado: no hay vuelta. Donde la de-
mocracia es solo una palabra y fuera del abrigo de la Iglesia, fuera de la feudalidad y del
derecho divino, no existe la comunion entre I@s hombres, alli precisa mudar de dire-
ccion. Quiero decir que, de acuerdo con la razon popular, es preciso abandonar el méto-
do analitico y deductivo, gloria de la Escuela, y reemplazarlo por uno universalista y sin-
tético, mas en relacién con la razon de las masas que todo lo ven concreto y sintética-
mente. Creo que me explico.

Puesto que en la naturaleza y en la sociedad, todo gira en derredor de la Justicia, que
ella es centro, base y cima, sustancia y forma asi de hechos como de ideas, es evidente a
priori, que todo puede inferirse directamente a la Justicia y por consiguiente que el ver-
dadero método filoséfico consiste en romper todas las barreras. En esta esfera de lo
universal donde vamos a movernos y cuyo centro se llama Justicia, armonia, equilibrio,



balanza, igualdad, todas las graduaciones y especificaciones de escuela se desvanecen.
Poco importa que sea nuestro punto de partida tal meridiano o tal paralelo, el ecuador o
el polo; que empecemos por la economia politica como preferencia a la logica, por la
estética y la moral antes que por la numeracion y la gramatica. Por idéntica razén nos
importa poco cambiar de objeto cuantas veces y como nos plazca; de ello no nos puede
resultar ni confusién, ni error. Lo que buscamos siempre es la razén superior de las co-
sas, es decir, la relacion directa de cada cosa con la Justicia, o que en nada invalida las
clasificaciones de escuela, ni compromete ninguna de sus facultades.

Filosofar rompiendo con todo, a la manera de Socrates, tal serd, salvo atemperarse a
las circunstancias, la marcha que debera seguirse en toda ensefianza filoséfico-juridica
destinada al pueblo. Un método parecido, se dird, no es un método Unico. Podréa ser: en
la ciencia, el rigor de los métodos es un signo de la desconfianza del espiritu, partiendo
de su impotencia. Si nos dirigiésemos a inteligencias superiores, preferirian el método de
Sécrates, y la misma razon universal, si hablar pudiese, no procederia de otro modo. Ya
que nada se parece tanto a la razon universal en cuanto a la forma, como la razon del
pueblo, tratandola asi, no la adulamos; la servimos.

LA LEY DEL PROGRESO: DESTINO SOCIAL

Una objecién puede hacerse. Si el centro o eje de la filosofia, a saber, la Justicia, es,
como debe, invariable y fija, el sistema de cosas que de hecho y de derecho descansa
sobre este centro, debe definirse también por si mismo, por consiguiente, fijo en su con-
junto y tendiendo a la inmutabilidad. Leibnitz consideraba este mundo como el mejor
posible; debid decir en virtud de la ley de equilibrio que le preside, que es el Unico posi-
ble. Asi es como puede concebirse, siquiera mentalmente, la creacion, terminandose de
una vez el orden universal realizandose de una manera definitiva; entonces, como el
mundo no tendria ya mas razon de ser, porque habria alcanzado su perfeccion, todo en-
traria en el universal reposo. Tal es la idea secreta de las religiones: el fin de las cosas,
dicen, lo propio para el Creador que para la criatura, es la consumacion de la gloria. Des-
pojad, no obstante, el mito: bajo esta gloria inefable encontraréis la inmovilidad, la muer-
te, la nada. El mundo salido de la nada, es decir, de la inmovilidad organica, amorfa, tene-
brosa, en virtud de una ley de equilibrio, vuelve a la inmovilidad, y nuestra justificacion
no es otra cosa que la obra de nuestro anonadamiento. Justicia, equilibrio, orden, perfe-
ccion, son sindénimos de petrificacién. EI movimiento, la vida, el pensamiento, son cosas
criminales; el ideal, lo absoluto, lo justo, para cuya realizacion debemos trabajar sin tre-
gua, es la plenitud, la inmovilidad, el no ser. Siguese de aqui que para el ser inteligente,
moral y libre, la felicidad se halla en la muerte, en la quietud de la tumba. Tal es el dogma
budista, concentrado en este apotegma: "es preferible estar sentado que de pie, tendido
que sentado, y muerto que tendido”. A igual conclusién ha llegado también un@ de 1@s
modern@s filésof@s de Alemania, y con dificultad podra negarse que la filosofia de lo
absoluto, como toda religién, nos conduce al mismo resultado. Sin embargo, al sentido
comun le repugna semejante teoria, porque juzga la vida, la accién, el pensamiento, son
bienes: hasta la moral le repugna, puesto que nos manda trabajar, aprender sin cesar, en
una palabra, hacer aquellas cosas que si nos atuviéramos a nuestro final destino debié-
ramos considerar como malas. ¢Como salir de esta contradiccion?

Nosotr@s creemos que asi como el espacio en que se remueven los mundos es infini-
to, el tiempo infinito, la materia por el espacio infinito esparcida, infinita también; y por
consiguiente, la potencia de la naturaleza y la capacidad del movimiento infinito del mis-

29



30

mo modo, sin que por ello cambien el principio y la ley del universo, la creacion es vir-
tualmente infinita en su extension. Bajo esta inevitable condicién de infinidad, que co-
rresponde a la creacion, la hipétesis de un término, de una consumacion final es contra-
dictoria. El universo no tiende a la inmovilidad, su movimiento es perpetuo, porque él
mismo es en si infinito. La ley del equilibrio que en él preside, no le conduce a la unifor-
midad, ni a la inmovilidad; le asegura, al contrario, una renovacion eterna por medio de la
economia de las fuerzas, que son infinitas.

Y si tal es la verdadera constitucidn del universo, preciso es admitir que tal es también
la de la humanidad. No vamos a una perfeccidn ideal, a un estado definitivo, que, salvan-
do con la muerte el espacio que de él nos separa, podriamos conseguir en un momento.
Vamaos con el universo por una incesante metamorfosis, que se cumple tanto mas segura
y gloriosamente cuanta més inteligencia y moralidad desarrollemos: el progreso es,
pues, la ley de nuestra alma, no sélo en el sentido de que con nuestro propio perfeccio-
namiento debemos continuamente aproximarnos a la absoluta justicia y a lo ideal, sino
también en el de que renovandose y desarrollandose sin fin la humanidad, como la crea-
cion, el ideal de Justicia y de Belleza que necesitamos realizar, cambia y se agranda eter-
namente.

Asi la contemplacion de lo infinito que nos llevaba al quietismo, es precisamente lo que
de él nos salva: participamos de la vida universal, eterna y cuanto mas reflejamos su
imagen en nuestra vida, mediante la accion y la justicia, tanto méas felices somos. El cor-
to nimero de dias que no nos conceden, nada importa: nuestra perpetuidad esta en la de
nuestra especie, unida a la del Universo. Aun cuando el globo que habitamos, y sabemos
casi a ciencia cierta que ha tenido su principio, se hundiera bajo nuestros pies y se dise-
minara en el espacio, no deberiamos ver en esta solucién mas que una metamorfosis
local que no cambiando en nada el universal organismo, no debiera ser para nosotr@s
motivo de desesperacion, ni afectaria en nada nuestra ventura. Si la dicha del padre de
familia en su lecho de muerte esta en la supervivencia de sus hij@s, ¢por qué no habia
de suceder lo mismo a nuestra humanidad terrestre, el dia en que viese agotarse la vida
en su suelo, y por tanto en sus venas? jDespués de nosotr@s, otros mundos! ¢ Seré esta
idea superior a |@s ignorantes o superior a |@s filosof@s?

Determinada asi en su naturaleza, en sus condiciones, en su principio y en su objeto, la
filosofia nos descubre, a su manera, el secreto de nuestro destino.

La clase media esté arruinada, y ha aumentado, en proporcién, el nimero de |@s prole-
tari@s.

La poblacion ha disminuido.

Las costumbres se han depravado.

La literatura y las artes han entrado en un periodo de decadencia.

Todos los proyectos del gobierno han tenido mal éxito.

Con solo que hablaramos de este Ultimo articulo, seria muy larga la letania, de los erro-
res de calculo del gobierno imperial.

En 1852, el gobierno redujo la renta del 5% al 4,5%. Todo el mundo aplaudio, es sabida
el alza, puramente ficticia, que reino durante aquel afio, en todos los valores. Pero los
resultados no correspondieron a estas esperanzas; el Banco no ha rebajado sus des-
cuentos; antes bien, los ha subido mas de una vez al 6 y 7%; en Gltimo anélisis el 4,5 ha
quedado a 90, lo cual quiere decir que a pesar de la reduccién, 5% es siempre la tasa
normal del interés. Todo impuesto, toda reduccion de rente impuesta a la propiedad, para



ser justa, debe ser general. Siendo la conversion una medida aislada, es como si el go-
bierno hubiera hecho bancarrota de un 0,5% con I@s rentistas. ¢ Es esto un triunfo?

El gobierno imperial tuvo la pretension de crear el crédito territorial, y no lo ha logrado;
de fundar un crédito mobiliario, y su crédito mobiliario es un agiotaje; de establecer los
doks, y la sociedad de los doks ha terminado ante los tribunales; de bajar los alquileres,
y la mitad de la poblacién parisiense ha tenido que salir de Paris®.

Se lisonjed con levantar la marina mercante, y a pesar de las subvenciones dadas o
prometidas, nada se ha conseguido. Aceptd el protectorado de las obras del Istmo de
Suez, y hoy lo renuncia; ¢sera porque el negocio le parezca malo, o a consecuencia de
su cambio de politica? ¢Qué diremos del palacio de la Industria, de los carruajes de pla-
Za, y tantas otras cosas en que ha puesto mano el gobierno imperial? Por su tratado de
comercio con Inglaterra, acaba de dar el primer paso en el camino del intercambio, esto
es, segun la opinion de tod@s I@s hombres de negocios del extranjero, desinteresad@s
en la cuestion, el de asegurar, sobre el mercado francés y la marina francesa, la prepon-
derancia de Inglaterra.

El libre-cambio, gracias al epiteto, es una de las manias de la democracia contempora-
nea que nunca ha brillado, como es bien notorio, por su ciencia econémica. No es me-
nester ser gran economista para conocer que el libre cambio, que no es otra cosa que lo
de cada un@ en su casa y cada una para si, tan maldecido por la propia democracia; no
s un principio, y que sin principios, es decir, sin Justicia, sin garantias, sin reciprocidad,
la economia, lo mismo que la politica, solo es fecunda en desastres.

Organo de una sociedad sin ideas, el Imperio se agita, quema pélvora, mete ruido; su
gloria nada engendra. No ha podido o sabido preservar de su disolucién al imperio Oto-
mano; no ha puesto barreras a las invasiones de Rusia; no se ha atrevido a avanzar has-
ta el Adridtico, y ha dejado a I@s austriac@s en la peninsula; no ha tenido ni el valor de
cumplir sus promesas de Villafranca. Deja ahora caer al Papa, a quien queria hacer presi-
dente federal de Italia, y al que hace diez afios sostenia.

Supongamos que después de la anexién de los ducados y de las Rumanias al Piamon-
te, venga, con ayuda de la diplomacia britanica y del partido de la Unidad, la de Venecia y
Napoles: ¢ la impedira Napoledn 111? Comprometido como esta por sus propias palabras,
comprometido con I@s ingleses por su hipdcrita alianza, no podria impedirlo aunque
quisiese. No se atreveria a sostener que el voto de las poblaciones es sagrado cuando se
trata de la soberania del Santo Padre; lo que no sucede respecto de la anexion de los
paises insurrectos a los Estados Sardos. Resulta asi, que el Unico fruto de la campafia de
Italia habré sido servir de instrumento a la politica de Cavour, Garibaldi, Mazzini y Orsini;
habremos suscitado un vecino poderoso, que no puede querernos, ni hunca nos ha que-
rido; y consumar el bloqueo de Francia. ¢Podemos, dicen I@s politic@s del 2 de Diciem-
bre, impedir a Italia que realice su Unidad? ¢ Tenemos derecho a hacerlo? ¢No tiene por
principio la misma Revolucion, respetar las nacionalidades? Haced, pues, la Revolucién,
les responderé; adherid@s a elle, a su Derecho, a sus maximas; y, superiores al mundo,
por el poder de vuestros principios, nada tendréis que temer del engrandecimiento de
vuestr@s vecin@s. No quiero una Prusia en el Mediodia, decia el general Cavignac. Tenia
mil veces razén, puesto que era ecléctic@. El 2 de Diciembre ha renunciado a esa politi-
ca; y por poco que hicieran |@s italian@s, tendriamos a nuestras puertas un imperio de
26 millones de hombres. ¢ Estariamos por ventura indemniza@s con el condado de Niza y
la Saboya?

KY



32

Un gobierno sin principios, es una ciencia sin método, una filosofia sin criterio, una reli-
gién sin Dios. Acabamos de ver qué tristes frutos ha producido en lo exterior la politica
del 2 de Diciembre; no ha sido mas afortunada en el interior.

Su balance se puede reasumir en 8 articulos:

La contribucion ha subido de 1.500 a 1.800 millones.

La deuda publica ha aumentado en 3.000 millones.

La quinta se ha elevado de 80 a 100, 120 y 140.000 hombres.

¢Qué es la filosofia?

La filosofia es la investigacidn, y tanto como lo permite la fuerza del espiritu humano, el
descubrimiento de la razon de las cosas.

La filosofia se define por estos términos, en oposicion con la teologia, que se definiria,
si se atreviera el conocimiento de la causa primera, de la naturaleza intima y del fin de las
C0sas.

¢Quién ha creado el universo?

La teologia responde resueltamente sin comprender lo que dice: Dios. La filosofia dice,
por el contrario: siendo el universo, tal como se revela a los 0jos y a la razon, existe de
toda la eternidad. La vida, el espiritu, son en él permanentes e indefectibles: la Justicia
es la ley que rige todas sus metamorfosis. ¢ Por qué el mundo habia de tener un princi-
pio? ¢Por qué un fin? La razon, que no ve la necesidad de suponérselos, se resiste a
creerlo.

¢Quién es Dios?

Dios, dice la teologia, es el autor, el criador, el conservador, y el soberano sefior de
todas las cosas.

Dios, dice la metafisica, auxiliar e intérprete de la teologia, es el Ser infinito, absoluto,
necesario y universal, que sirve de substratum al universo y se oculta tras un fenémeno.
Este ser esencialmente uno, y por consecuencia, capaz de ser personal, inteligente y
libre; ademas, en razon de su caracter infinito, perfecto y sano.

Dios, dice por fin la filosofia, es, bajo el vista ontoldgico, una concepcion del espiritu
humano, cuya realidad no es posible ni negar ni afirmar auténticamente; bajo el punto de
vista de la humanidad, una representacion fantastica del alma humana elevada a lo infini-
to.

¢Para qué ha sido el hombre cread@ y puest@ en la Tierra?

Para conocer a Dios, dice la teologia, para amarle, servirle y, por este medio, alcanzar
la vida eterna.

La filosofia, descartando los datos misticos de la teologia, responde simplemente: para
realizar la justicia, exterminar el mal, contribuir, con la buena administracion de su plane-
ta, a la evolucién arménica de los mundos, y por este medio, alcanzar la mayor suma de
gloria y de felicidad en su cuerpo y en su alma.

Continuaremos este interrogatorio. El catecismo, con su mitologia y sus misterios, ha
servido de base, durante dieciocho siglos, a la ensefianza del pueblo. Hoy 1@s nifi@s ya
no le quieren. La filosofia, concreta y positiva, que viene a su tiempo, ¢habria de tener
menos popularidad de la que ha tenido el catecismo?

UNA PALABRA SOBRE LA SITUACION

Antes de 1789 Francia era cristiana: su monarquia era de derecho divino, su constitu-
cion economica estaba fundada sobre el feudalismo. Cristiana, monarquica y feudal, la
nacion francesa podia creerse organizada, tanto en su pensamiento como en su go-



no. Tenia principios, doctrina, tradicion, moral, derecho: de nada carecia. Con ayuda de
estos principios, lleg6 en el reinado de Luis XIV, al mas alto grado de poder y de gloria.
Ninguna nacion le disputaba la supremacia: hija mayor de la Iglesia, Francia estaba a la
cabeza de cien millones de catélic@s.

La Revolucion del 89 cambid esta posicion, mas no la debilitd. De cristiana, monarqui-
ca y feudal que hasta entonces habia sido, se hizo filoséfica, republicana, niveladora.
Entonces también, y aun mas que antes, pudo jactarse de tener principios, derechos y
costumbres. Su tradicion, confundida hasta entonces con su religion, cambié de rumbo;
fue ya en adelante la tradicion de la razén libre, mas antigua que el feudalismo catolico,
mas imprescriptible que el derecho divino. Hubo un momento en que por esta brusca
transformacion, Francia se pudo creer aislada en medio de los pueblos. Mas se habia
hecho iniciadora; hubo pronto de ver que su verbo habia sido recibido en todas partes.
Abriase ante ella un porvenir inmenso; s6lo habia que esperar a que la filosofia madura-
se los animos.

El torbellino revolucionario duré diez afios. En 1799 asomo un pensamiento de conci-
liacion y se apodero del gobierno. Los animos se hallaban divididos; el pais deseaba
reposo. Creyose posible, mediante mutuas concesiones, armonizar las conquistas del 89
con la antigua tradicion religiosa y monarquica, y esto fue todo el pensamiento de la res-
tauracion consular. Con la mejor buena fe del mundo, Francia se hizo a un mismo tiempo
cristiana y filosofica, monarquica y democratica, proletaria y niveladora. ¢Estaba este
eclecticismo fundado en razon, como durante mas de medio siglo, parecio estarlo de
hecho? Tenemos derecho para no creerlo. La acogida hecha en 1814 a I@s Borbones,
portadores de la Carta, la Revolucién de 1830, la de 1848, han probado que ese sistema
de conciliacién no era mas que una obra de circunstancia, y que a medida que la nacién
se impregnaba de las nuevas ideas, la Revolucion adquiria una preponderancia cada vez
mas decisiva. Como quiera que sea, no se puede negar que la Francia ecléctica y liberal,
lo mismo que la del 89 y 93, lo mismo que la Francia tuvo principios e ideas, de las que
fue expresion fiel su politica dentro y fuera del Reino. ¢Principios! En su caracter mode-
rador parecia acumular los pensamientos de los sistemas opuestos: algo, preciso es
confesarlo, habia alli de seductor para cierta gente: asi el poder de Francia tuvo el afio
99, un desenvolvimiento extraordinario. Europa seguia, arrastrada mas bien que vencida,
y nadie sabe lo que hubiera sucedido si el genio del Emperador y de los gobiernos que le
sucedieron hubiesen estado al nivel de las aspiraciones generales.

Este sistema que a no dudarlo habia tenido después del periodo revolucionario su ra-
zon de ser, ¢estaba ya gastado cuando a fines de 1851 se apoder6 del gobierno Luis
Napoleon Bonaparte, presidente de la Republica?

Cerca estamos de creerlo; esto es, en nuestra opinién, lo que explica el buen éxito del
golpe de Estado. El 2 de diciembre y el régimen que de él ha nacido y aun hoy continla
no son acto de un hombre, ni un incidente de la historia; son una situacion. Empezaba a
predominar entonces en el pais, una generacion injusta, nacida en parte de la Restaura-
cion, que no comprendié nunca del liberalismo mas que la licencia, de la Filosofia del
siglo XVIII mas que la impiedad, de la Revolucion mas que el escepticismo, del sistema
parlamentario méas que la intriga, de la elocuencia mas que la palabreria; una generacion
codiciosa, grosera, como la gleba de que habia salido, sin dignidad y sin honra. Esta
generacion sigue todavia dominado. Ella es la que ha inaugurado, al abrigo una restaura-
cion imperial, el reinado de la impudente mediania, de la farsa oficial, de la pilleria desca-

33



34

rada. Ella es la que deshonra y envenena a Francia.

Sea lo que quiera de las causas que trajeron tan bruscamente el fin del justo medio
republicano y monarquico, es indudable por una parte, que el temor de caer en un extre-
mo de revolucién o de contra-revolucion hizo aceptar a las masas el golpe de estado, y
por otra parte que después de la fecha fatal del 2 de Diciembre, Francia, un tiempo catoli-
ca, monarquica y feudal, después filoso6fica y democratica, por fin, ecléctica, conciliadora
y moderada, omito el epiteto mal sonante de doctrinaria, no tiene ya ni principios, ni espi-
ritu puablico, ni tradicidn, ni ideas, ni aun costumbres.

La Francia del 2 de Diciembre, no sigue ni el Evangelio ni la declaracion de los dere-
chos del hombre; no es, ni una monarquia de derecho divino, ni una democracia segin la
revolucion, ni un gobierno de las clases medias, con equilibrio de poderes como el de la
Carta de 1814 y el de la de 1830. La arbitrariedad pura, una arbitrariedad de capricho, de
que no es posible hallar ejemplo ni en la tradicién nacional, ni en el primer imperio, que a
pesar de su caracter militar tenia adn principios, ni en la dictadura del 93, que indudable-
mente también los tenia, ni en la monarquia de Luis XIV, de la que tampoco puede decir-
se que careciese de ellos; una arbitrariedad, en fin, como Maquiavelo no retrocede ante
el despotismo, le pone al menos al servicio de una idea: tal es el gobierno y el estado de
la Francia del 2 de Diciembre. Se exclamarg, yo asi lo presumo, que esto es una calum-
nia: se citard la Constitucion de 1852, tomada de la de 1804; la Idea napolebnica, que
sirvié de programa al principe Luis; la multitud de declaraciones, de mensajes, de decre-
tos, de circulares, de profesiones de fe, de folletos, etc., que no ceso de dar a luz el go-
bierno del Imperio. ¢Por qué no citar ademas, las memorias de las sociedades anénimas
y sus anuncios? jAh! Si las palabras fuesen una garantia de los principios pocos gobier-
nos habria tan fundados como el imperio de los ultimos ocho afos. Pero se trata de los
hechos, de los actos por los cuales revela un gobierno su creencia y manifiesta su pen-
samiento; y sobre este punto, y sin que yo quiera de ningin modo llevar mi critica hasta
las personas, me atrevo a decir, que el gobierno de Napoledn Ill, por su desgracia y la
nuestra, carece de principios, o si los tiene, todavia no los ha revelado. Las pruebas me
sobran: desde el 2 de Diciembre, no pasa dia que no tenga que registrar alguna. Citemos
la Gltima, que es también la méas grave.

El justo medio, que fue establecido en Francia por el primer Cénsul, y tuvo el apogeo
en el reinado de Luis Felipe, habia comprendido que la existencia del catolicismo esta
indisolublemente ligada con la del papado, y que el papado mismo, desde la derogacion
del pacto de Carlo Magno, no tiene mas prestigio que el que le da su soberania temporal.
Bajo los Césares, y mas tarde bajo I@s Ostrogod@s, |@s Lombard@s, I@s Franc@s y
I@s Alemanes, el Papa podia prescindir del titulo y del poder de soberano: la religiéon de
él el vicario de Dios en la tierra; Carlo Magno consagro este vicariato no separando los
dos poderes del modo que hoy se entiende, sino oponiéndolos y enlazandolos conforme
a un sistema que abarcaba todo el mundo. Las donaciones de territorio que acompafia-
ron esta constitucion universal y papal, no fueron, como las tres coronas que ornan la
tiara mas que una joya, una insignia, una especie de glorificacion del pontificado. No fue
esto lo que constituyé el poder de los Gregorio VI, de los Urbano I, de los Inocencio |l
de los Bonifacio VIII. Después que el papado, que abofeted Felipe el Hermoso, se hubo
trasladado a Avignon, habiéndose el Estado, en todo aparato de la Iglesia y roto el anti-
guo pacto, el papado se sostuvo y el catolicismo quedo en pie, gracias a la soberania
temporal que los papas se crearon, parte con las tierras de la donacién, parte con sus



armas. Mas se vio pronto cuan impotente era esta soberania para conservar la unidad
catélica. Estallé por de pronto el gran cisma provocado por la traslacién de la silla ponti-
ficia; y luego la Reforma, que arrebatd a la Santa Sede la mitad de la cristiandad. Desde
entonces, la autoridad del soberano Pontifice, aun sobre I@s mism@s catolic@s ha ido
siempre disminuyendo: son buena prueba de ello la aspereza de Luis XIV para con los
papas, el Concordato de 1802 y el cautiverio de Savona. Destruid el poder temporal de
los papas, y el catolicismo degenera en protestantismo; la religion de Cristo queda redu-
cida a polvo. L@s que dicen que el Papa no serd nunca mas respetado que cuando se
cuide exclusivamente de las cosas del cielo, son, o politic@s de mala fe, que procuran
ocultar bajo la devocion de las palabras la atrocidad del hecho, o cat6lic@s inocentes
que no comprenden que en este mundo lo temporal y lo espiritual, como el alma y el
cuerpo, son solidarios.

Ahora bien, en presencia de este papado decrépito, ¢cudl fue la conducta del just@
medi@ francés?

El just@ medi@ tenia por principio el conciliar la religién con la filosofia, la monarquia
con la democracia, la Iglesia con la Revolucién. Se guarddé muy bien, en consecuencia,
de tocar al papado; no se habria atrevido a asumir la responsabilidad de esta gran ruina,
porque no se sentia capaz de suplir con su ensefianza, las ideas religiosas, y a més, por-
que el tiempo del protestantismo le parecia razén que habia pasado, ya que no habia en
Francia segun él, bastante fe para sentar las bases de una reforma, y ya que la teologia
germanica, lo mismo que la hipocresia anglicana, habrian sublevado la conciencia del
pais; y porque, en fin, en medio de tanta incertidumbre, no podia renunciar, por Francia,
a ejercer una legitima influencia sobre 150 millones de catélic@s desparramad@s por
todo el globo, ni favorecer la formacién de un Estado italiano, cuya vecindad aminoraria
notablemente la preponderancia francesa. Nada importaria el inmolar en el altar de la
filosofia al papado, si lo temporal no hubiera de sufrir con la decapitacion de lo espiritual.

El gobierno de Napole6n Il no ha tenido ninguno de estos escripulos. ¢Seré esto la
sefial de un cambio de politica, o el anuncio de una vuelta a los principios?...

Después de haber colmado al clero de favores, restablecidas las comunidades religio-
sas, llamado a si a los jesuitas, dando a la Iglesia el monopolio de la ensefianza y mos-
trando en muchas ocasiones su gran piedad; después de haber, durante diez afios,
disputado a Austria, como lo habia hecho Luis Felipe, el protectorado de la Santa Sede;
vedlo de repente, con la excusa de que los acontecimientos (que él mismo habia provo-
cado) podian méas que él, y que su ldgica era inexorable, vedle decir al soberano pontifi-
ce que su reinado no es de este siglo, que en consecuencia debe resignarse en manos
laicas el gobierno de sus Estados, y que debe aceptar, en compensacion del poder tem-
poral, juna renta de las naciones catolicas!...

Por mi parte, aplaudo la crucifixién de la Iglesia, pero con una condicion: y es la de que
el jefe de la nueva Francia, nos diga qué espiritual va a sustituir al espiritual catélico; si
se propone, a ejemplo de 1@s reyes de Inglaterra y |@s Zares de Rusia, reunir en su per-
sona el Imperio y el pontificado, o si vuelve pura y simplemente a la Revolucion.

iAh! Mucho me temo que Napoleon Ill no sospeche siquiera que puedan dirigirsele ta-
les preguntas. Expresion de su época, llevado al poder por un embrollo, ha dado cons-
tantemente pruebas como todos los suyos, de tener horror a las ideas: no cree mas que
en los intereses materiales y en la fuerza. No quiere "la Revolucién™: lo ha probado ma-
tando la Republica primero y después con las leyes de orden publico de 1851 y 1852; no

35



36

ha cesado después de proclamarlo en todos sus actos tanto oficiales como anénimos y
pseuddnimos; y acaba de repetirlo en su carta al Papa, de 31 de Diciembre de 1859. No
quiere tampoco el just@ medi@ burgués: ha roto con él por su golpe de Estado, y se
guardara muy bien de exponerse a su critica. Napoledn Il no quiere, ni puede querer,
ningln principio, ninguna garantia, ninguna libertad, y esto, mas que culpa de su volun-
tad, es efecto de su situacion. Si sacrifica al Papa, él mismo lo dice, es a causa de los
acontecimientos que le dominan; y le dominan porque no tiene lo que necesitaria para
dominarlos, principios; ideas; una creencia; una ley. Mas al mismo tiempo que declara
caido al Padre Santo, amenaza a los jesuitas y aturde con sus advertencias a la prensa
catolica, priva de la palabra a la democracia y hace que sus tribunales condenen a 1@s
filosof@s por ultraje a la moral publica y religiosa.

Asi pues, Francia tal como, no diré la ha hecho, pero si la ha presentado el gobierno del
2 de Diciembre, no es cristiana, ni revolucionaria, ni del justo medio, ni nada, por decirlo
en una palabra.

El vulgo no habia, por de pronto, reparado en este caracter de la politica imperial, es
decir, en que no tiene principios y camina a ciegas. Segun la costumbre de referirlo y
camina a ciegas. Segun la costumbre de referirlo todo al Monarca, deciase de Napoledn
lI: jfortuna la de este hombre! Todo le sale a pedir de boca. Alababan algun@s su espiri-
tu de conciliacion: y él decia de si mismo que era el fin de los antiguos partidos. La Igle-
sia saludaba en él un nuevo Constantino, mientras la plebe le aclamaba como lo habia
hecho con su tio, el heraldo de la Revolucién. Mas ahora todo esta descubierto: el go-
bierno imperial es un gobierno sin principios, y el Emperador no puede ya con su cuer-
po; en cuanto a sus supuestos triunfos, dejemos pasar algin tiempo més y, continuando
las cosas como hoy, no se vera en ellos mas que calamidades.

No, repito, no: ni principios ni verdaderos triunfos. Sostener lo contrario, seria conce-
der a un hombre el poder que I@s fildspof@s niegan a Dios: el de crear algo de la nada.

¢De qué ha servido la expedicion a Crimea? Se habia dicho que se iba a levantar el
imperio otomano; y firmada la paz, se le abandona como un cadaver. Deciase que se
queria detener las usurpaciones de Rusia: Rusia acaba de conquistar el Caucaso, no
menos importante, lo dira el tiempo, que Constantinopla. Rusia posee Armenia; sus colo-
nos se extienden por toda la costa meridional del mar Negro, hasta frente por frente del
palacio de los Sultanes, y Francia no tiene un mal apeadero en el Asia menor. ¢Serd la
alianza inglesa o el equilibrio europeo lo que se haya ganado con la toma de Sebastopol?
AUn no estaban enterrad@s 1@s muert@s de Malakoff, cuando ya Napoledn Il, fastidiado
de I@s ingleses, firmaba la paz con el Zar y preparaba una alianza mucho mas amenaza-
dora para las libertades del mundo que el protectorado de Rusia sobre Oriente. En este
momento, es verdad, hay enfriamiento de la alianza rusa y ardor por la alianza inglesa.
Inglaterra protestante aplaude la derrota del catolicismo; razona bajo su punto de vista
exactamente como el just@ medi@ francés. Herir al pontificado no estando alli la Revolu-
cion para sucederle, es romper el haz catélico, es debilitar a Francia. Proclama Inglaterra
el autor del folleto El Papa y el Congreso, un gran tedlogo como Jacobo |y Enrique VI, y
acaso se digne firmar con él un tratado de comercio. ¢Cuanto durara esto? Lo que duran
las alianzas formadas sin principios; por eso Inglaterra no confia en ellas.

Con la leccioncilla de economia politica que S. M. se ha dignado dar a Francia, por me-
dio de su ministro de Estado, se puede profetizar que sucedera con la reforma aduanera
decretada por Napoledn I, lo que con la de Roberto Pell: bajara tal vez el precio de los



géneros de importacién, y el pueblo estard peor que antes. Facil es de comprender que
si, por ejemplo, los vinos franceses obtienen gran salida para Inglaterra, su ‘precio
subird, y el pueblo francés beberd menos que antes; que lo mismo acontecera con la
carne, la manteca, las legumbres, los frutos: que si por otro lado los hierros y algodones
labrados de Inglaterra nos llegan mas baratos, bajara el jornal de I@s obrer@s franceses;
en resumen que las alteraciones de precios en ambos lados del Estrecho favoreceran
s6lo a I@s capitalistas, a I@s propietari@s, a algun@s comisionistas, a corredores, a
comerciantes; que habra movimiento y cambio de negocios y de fortunas, pero que en
suma, ejerciéndose en mayor escala la competencia industrial y la absorcion capitalista
empeorara la suerte de las masas.

El libre cambio tiene por condicion el descuento gratuito: ¢puede realizarse en estos
términos la balanza comercial? El gobierno imperial habra tenido la gloria de acabar los
ferrocarriles, y hasta de haber hecho méas de los necesarios; pero podra gloriarse tam-
bién de haber entregado el pais a la aristocracia financiera, de haber restablecido a favor
de sus hechuras el régimen odioso de la haldéala, y hecho contraer a la nacién la cos-
tumbre antes desconocida, del agio.

De la conclusion de los ferrocarriles, de la intervencién del gobierno imperial en todos
los asuntos, datara en Francia la ruina de la clase media, quiero decir, la desorganizacion
de la Sociedad francesa.

El gobierno del Emperador ha concebido el pensamiento, digno de elogio, de ser el
restaurador de las costumbres, como habia querido ser el fundador del crédito. Existe a
este fin en el ministerio de la Gobernacién una oficina de propaganda. Ved ahora la des-
gracia de este gobierno moralizador.

Un tal Giblain, agente de cambio, es acusado por fraude y malversacion de fondos en el
gjercicio de su cargo. Los hechos estan probados, el delito es indudable; resultan 1.800
malversaciones y otras tantas falsificaciones. La condena parece inevitable. Mas nada de
esto; el jurado pronuncia la absolucién. ¢Sabéis por qué? Porque resulta del proceso,
tanto para el jurado como para el tribunal de Casacidn, que los hechos atribuidos al se-
fior Giblain son los de todo el cuerpo de agentes de cambio, declarado honorable por
I@s magistrad@s. En los momentos en que el tribunal de Casacion, por su sentencia
contra |@s corredores, concedia a I@s agentes de cambio el privilegio de las ventas a
plazo, se procedia por el ministerio fiscal contra un agente acusad@: 1.° de haber hecho
operaciones a plazo, como tod@s sus comparier@s; 2.° de haberlas hecho por su cuen-
ta, como tod@s sus compafier@s; 3.° de haber, a este efecto, llevado una cuenta de recti-
ficacion, como tod@s sus compafier@s; 4.° de haber, en fin, ganado, o perdido a veces -
que no todo es ganancia en este oficio— en las operaciones que hacia por su cuenta,
como tod@s sus compafier@s.

Evidentemente, el tribunal de Casacidn y el ministerio fiscal no andaban de acuerdo. La
condena era imposible. ¢ Se cree que si el ministerio fiscal se hubiese manifestado suelto
a llevar las cosas hasta el extremo, y traer en caso necesario al banco de I@s acusad@s
a todo el Colegio de agentes de Cambio, y si al mismo tiempo el tribunal de Casacién
hubiese humillado a dicha corporacién con no admitir su demanda contra I@s intrus@s,
se cree repito, que el jurado se hubiera atrevido a calificar de inocente al sefior Giblain?
Pero la corporacion es una de las columnas del Estado y reputa, por ende, santa e invio-
lable. En tiempo de Luis Felipe, 1@s Teste, I@s Cubiere, eran la excepcion, y el Jurado
condenaba. Hoy son la mayoria, y el Jurado absuelve. Bajo un poder sin principios ni aun

37



38

la virtud es posible. A falta de Jurado las piedras gritarian: jhipocresia!

Seamos, no obstante, just@s. A no dudarlo, después del 2 de Diciembre ha decaido en
Francia la moral pUblica; la nacion ha dejado de tenerse a si misma en estima; y habien-
do adquirido el sentimiento de su indignidad, culpa, como de costumbre, al gobierno.
Esto es lo que ha de matar al Imperio, si es que la indignidad puede llegar a convertirse
en indignacion. Mas el gobierno, en esto, como en todo, no es otra cosa que la expresion
de la conciencia del pais; y si no puede decirse que, por la exactitud con que representa
la degradacion de las almas, merece la gratitud de I@s ciudadan@s, tampoco puede de-
cirse que haya merecido su aborrecimiento. La humillacién de la Francia data de mas
lejos que del golpe de Estado; a Napoledn lll, si fuese posible hacerle comparecer ante
un jurado, se veria que no le corresponde sino una pequefia parte. ¢Habréa tal vez quien
crea, que si desapareciera la dinastia Bonaparte, desaparecerian las condiciones en que
se halla el pais? Error gravisimo; Francia no puede rehabilitarse sino por la Revolucion.
No ha llegado adn la hora. Después de regocijos como los que siguieron a la muerte de
Commaodo, habria las ventas a publica subasta de Didio Juliano. He aqui por qué, puesta
la mano sobre el corazdn, declaramos: que entre nosotr@s y Napoledn Il no hay celos,
ni odio; que no nos ha engafiado ni suplantado; que ni hemos sido complices, ni inspira-
mos a ser sus hereder@s. Es el representante oficial, no la personificacién de una era
desdichada, nada més. Aparte los sucesos de Strasburgo, de Bolofia y del 2 de Diciem-
bre, su complicidad no va méas adelante. Nos permitiremos, sin embargo, recordarle, aun-
gue no en voz de amenaza, las palabras del Evangelio. jVae autem homini illi per quem
scandalum venit! Lo que significa en lenguaje militar: centinela, jalerta!

CONCLUSION

Destruido el papado, el catolicismo queda destruido; ya no hay religion en el mundo
civilizado.

Las Iglesias protestantes, especie de términos medios entre el pensamiento religioso y
el filosofico, que subsisten por su oposicion a la Iglesia romana, pereceran a su vez,
cuando se vean obligadas a reunirse definitivamente a la filosofia y por consiguiente a
consumar su abjuracion, o a ensayar una renovacion de la unidad, lo que equivaldria a
contradecirse.

El mismo eclecticismo no tiene ya razon de ser; ¢de qué se compondria? De buen o
mal grado, debe fundirse en la antitesis revolucionaria, so pena de resolverse en puro
escepticismo. ¢No es hacia esta Ultima y triste alternativa, que los espiritus se inclinan
ya, en Francia y en toda Europa? Antes del 2 de Diciembre, los gobiernos, por una espe-
cie de pacto tacito, seguian una politica justo medio; tendian a equilibrarse y se sucedian
en la aplicacién del sistema constitucional. Al presente, todo desenvolvimiento politico y
social esta suspendido; la razén de Estado, que se va acercando poco a poco a la razén
del derecho, flota acaso, entregada a todas las sugestiones del miedo, de la desconfianza
y del antiguo antagonismo. Las relaciones internacionales estan interrumpidas; ya no
hay principios: el abatimiento de los espiritus los conducen a la guerra.

La Inglaterra que por despecho de la democracia fue la primera en aplaudir el 2 de Di-
ciembre, ¢tiene principios? La cuestion se ha hecho evidente. La Inglaterra desde hace
algunos afios, aturde al mundo menospreciando toda ley divina y humana... Me engafio:
si, la Inglaterra tiene un principio: el de destruir, las unas por medio de las otras, las po-
tencias del comunismo.

¢ Tiene Rusia principios? Si los tuviese, si creyese, por ejemplo, en la inviolabilidad de



las naciones, o restableceria Polonia 0 no consentiria la se dicente emancipacion de |@s
italian@s. Si Rusia tuviese principios comprenderia que no existe transicion entre la in-
moralidad de la servidumbre y el reconocimiento de los derechos del hombre y del ciuda-
dan@; haria su noche de 4 de Agosto, en vez de regatear la libertad a sus hij@s, les libra-
ria de la servidumbre en seguida y de un modo revolucionario.

Austria, ¢tiene principios? Entonces, ¢cOmo se encuentra en perpetua contradiccion
con sus pueblos, se hace sospechosa de sus vecinos, es infiel a sus aliados, ingrata con
sus bienhechores, y odiosa a todos?

Alemania, ¢tiene principios? Aguardemos: Alemania es la tierra clasica de la filosofia,
como Francia lo es de la Revolucidn. Pero Revolucién y filosofia son una misma cosa, ha
dicho un aleman. Sin embargo, después del 2 de Diciembre, esta relacién queda destrui-
da: Alemania que teme a un nuevo Tugendbund quizas mas que a un nuevo Napoleon,
suefia con la centralizacién, lo que algin dia bien podré significar la pérdida de la nacio-
nalidad. Centralizada Alemania, habra en Europa cinco Imperios: cuatro militares: el fran-
cés, el austriaco, el aleman y el ruso, y uno mercantil, el imperio britanico. Estos cinco
imperios, cuando se batan, formaran una santa alianza para garantizarse reciprocamente
la obediencia de sus subdit@s y la explotacion de su plebe. Entonces, ya no habra més
naciones en Europa, porque nada hay tan destructor de las nacionalidades como las
costumbres militares y malthusianas.

Italia, ¢tiene principios? ¢Es Italia Imperial, pontifical, real o federal? Ella misma lo ig-
nora. jPobre ltalia!... Una vez de la Revolucion le hemos enviado la bullanga y ella nos
devuelve la tempestad.

Ya no hay mas principios: Europa ha descendido al calor del 2 de Diciembre y nos mo-
vemos en el vacio per inxania regna. Lo que hay de triste, es que se sabe, se dice por
otras partes y se acepta. Se acepta este hecho como una cosa natural, como una fase
inevitable. "Francia estd en decadencia; los tiempos del Bajo Imperio han vuelto para
ella"; estas frases circulan por los cafés de Paris. El 93, se decia: "Francia es Revolucio-
naria"; en 1814: “Francia es liberal"; en 1830: "Francia es conservadora"; en 1848:
"Francia es republicana"; y andando el tiempo, no tardard mucho en decirse con igual
indiferencia: "Francia esta podrida”, y se daréa fe de su muerte moral.

Entretanto, haga Napoleon lo que quiera: herido el papado, nada podra volverlo a la
vida. La fe de los pueblos ya no le sostiene. Es decreto que no admite apelacion; ni res-
tricciones, ni enmiendas podran hacer mella en él. El Papa puede absolver al emperador:
éste, confesado, reconciliado, no sera salvo por el Papa. Y como no hay nacion en Euro-
pa, donde no se pueda acreditar con documentos la decadencia intelectual y moral, la
caida del papado se convierte en la sefial del desquiciamiento.

A mas, la época de las razas iniciadoras ha pasado. El movimiento no renacera en Eu-
ropa, ni en Oriente, ni en el Occidente ni en el Centro; hoy, la regeneracion no puede ser
griega, ni latina, ni germanica. Hoy, como dieciocho siglos antes, no puede venir mas
que de una propaganda cosmopolita, sostenida por cuant@s después de haber renuncia-
do a los antiguos dioses, protestan sin distincion de raza ni de lengua, contra la corrup-
cion.

¢Cual sera su ensefia? Solo una pueden tener: la Revolucion, la Filosofia, la Justicia.

La Revolucidn es el nombre francés de la nueva idea.

La Filosofia es el nombre germanico.

Sea Justicia su nombre cosmopolita.

39



40

1Publican@, hombre que vive de la cosa publica, o que la toma como objeto de oficio (N. del traductor)

2 Al publicar Proudhon esta obra, formaba parte de una asociacion revolucionaria que se proponia publicar
varios libros para ilustrar al pueblo. (N. del traductor)

3 El autor, aqui como en otros puntos de la misma obra, usa la palabra alma en el sentido de conjunto de
funciones intelectuales y morales del individuo, no como una sustancia agente, superior y distinta del cuer-
po, seguin entienden los te6logos. (N. del traductor)

4| a Trinidad de 1@s alejandrin@s no era sino una concepcién supersticiosa; la de I@s cristian@s es un
misterio. Los hechos ternarios tomados de la Naturaleza, son hechos de puro empirismo, a que se oponen en
mucho mayor nimero los hechos binarios, cuaternarios, etc.

La célebre division de la Naturaleza en tres reinos, es incompleta: al reino animal, en que se manifiesta la
sensibilidad, la vida, las afecciones, el instinto, y hasta cierto punto la inteligencia, hay que afadir el reino
espiritual, que contiene sélo la humanidad, y se distingue por sus manifestaciones desconocidas en el reino
precedente, la palabra, la religion, la justicia, la l6gica, la metafisica, la poesia, el arte, la industria, la ciencia,
el cambio, la guerra, la politica, el progreso.

La férmula hegeliana no es una triada, sino por antojo o error del maestro, que cuenta tres términos, donde
bien mirado no existen més que dos, y no ha visto que la antinomia no se resuelve, antes bien indica una
oscilacion o antagonismo susceptible solamente de equilibrio. Bajo este punto de vista se deberia rehacer
por completo el sistema de Hegel. Sucede otro tanto con el silogismo en el que tampoco hay mas que dos
proposiciones, cuya ecuacion podemos hacer por medio de la relacion de los términos semejantes, poco
MA&s 0 menos, como en las proposiciones aritméticas:

Tod@ hombre es mortal; Pedro es hombre; luego, etc...

Manifestar la consecuencia es aqui una repeticion indtil; basta sentar bien las premisas. Tomar la triada
por una formula de la l6gica, por una ley de la Naturaleza y de la razén, sobre todo por el arquetipo del razo-
namiento, y el principio orgénico de la sociedad, es negar al andlisis, entregar la filosofia al misticismo, y la
democracia a la imbecilidad. Esto es, después de todo, lo que se ve bien por sus resultados. La Unica casa
que puede atribuirse a la influencia trinitaria, es la antigua division de la sociedad por casta: clero, nobleza,
pueblo, divisién antihumana, contra la cual se hizo la Revolucién. (N. del autor)

§Kant se ha esforzado en demostrar que habia juicios sintéticos a priori, bien, que esto implica, de cualquier
manera, contradiccion y tenia razén en pensarlo, porque sin su juicio sintético a priori la unidad de la cons-
truccion filoséfica es imposible. Hegel, por el contrario, ha sostenido que semejantes juicios no existen, y
toda su filosofia, entendida de buena fe, no es otra cosa que el analisis primero, la construccién después, de
una sintesis, necesariamente concebida a priori. ¢ Cul es esta sintesis que Kant afirma y no encuentra, que
Hegel niega y demuestra? No es otra cosa que la Justicia, nocién mas completa y primordial a la vez, que
Hegel apellida ya la Idea, ya el Espiritu, ya el Absoluto. (N. del autor)

8 Se ha hallado medio de hacerla volver trasladando los derechos de puertas a las fortificaciones. ¢Qué Fa-
vor! (N. del autor)



41



42

LECTURA DE PROUDHON

El pensamiento proudhoniano ha sido objeto de las méas variadas y més disparatadas
interpretaciones. Vilipendiado por I@s marxistas como pequefio burgués, bien visto por
la derecha francesa como teorico de la autoridad familiar, reconocido por I@s
"socialistas liberales" como su precursor, considerado por el sindicalismo revoluciona-
rio como padre tutelar e intelectual de Sorel, redescubierto por el socialismo consiliario
como iniciador de la autogestion obrera, en fin, criticado, discutido y respetado como
un@ de I@s fundadores del pensamiento anarquista.

En el origen de esta variedad interpretativa esta el pensamiento del propio Proudhon,
siempre contradictorio, disperso, llevado mas por arranques € intuiciones que por esque-
mas. La matriz de esta caracteristica contradictoria viene dada por el empleo absoluta-
mente original del método dialéctico: contrariamente a Marx y Hegel, que definen la reali-
dad de la forma triadica de una tesis y de una antitesis que se resuelven siempre en una
sintesis superior, Proudhon afirma que las oposiciones y las antinomias son la estructura
misma de lo "social" y que el problema no consiste en resolverlo en una sintesis, que aca-
baria con la realidad, sino en encontrar o construir un equilibrio funcional capaz de hacer
convivir aquellas tendencias de por si contradictorias.

Las oposiciones entre orden establecido y progreso, entre propiedad privada y propie-
dad colectiva, entre socializacion e individualismo, forman parte de la trama de la vida
social. Los contenidos especificos de su doctrina, privilegiando a veces distintos aspec-
tos de la multiplicidad socioecondmica, pueden definir a Proudhon como un tedrico tanto
de una como de otra tendencia, haciendo practicamente imposible una "lectura anarquis-
ta" de su pensamiento. Este, ademas, ha sufrido una continua evolucion que, en segin
qué épocas, se decanté mas hacia un democraticismo revolucionario o un reformismo
que al anarquismo.

Sin embargo, hay en la obra compleja de Proudhon un método de investigacion y de
analisis, un modo de acercarse y de interpretar la realidad social que es ampliamente li-
bertario; método que conduce a la conformacién tedrica de dos principios principales del
pensamiento anarquista: el pluralismo y la autogestion. Estos constituyen no sélo una
caracteristica propia del anarquismo histdrico, sino también del anarquismo contempora-
neo, y nos permite una doble justificacion para una "lectura anarquista”" de Proudhon: a
la vez ideoldgica y actual.

Naturaleza del poder y de la explotacién

La critica proudhoniana al Estado, y, en general, a cualquier estructura autoritaria y
verticista, es andloga a la critica de la explotacion econoémica. Proudhon parte del con-
cepto socioldgico de que la sociedad, ya sea a nivel econémico, ya sea a nivel politico,
expresa una idéntica "fuerza colectiva" que no es el simple resultado de las fuerzas indi-
viduales asociadas: a partir del momento en que éstas se asocian, se desarrolla un exce-
dente de energia que no es obra de ninguna de éstas en particular, sino de su "asocia-
cion”.

Esta energia o "fuerza colectiva", que se expresa sobre todo en las clases trabajadoras,
lleva a la doble constitucion del poder econémico y politico. Las clases dominantes utili-
zan en ventaja suya esta energia, transforman en este punto "la fuerza colectiva en fuer-
za coactiva" sobre la base de dos instituciones fundamentales: el monopolio econémico
y el monopolio politico, el capitalismo y el Estado. El Estado es "de por si contrarrevolu-



cionario: o bien resiste, o bien oprime, o bien corrompe, o bien interfiere. El gobierno no
sabe, no puede, no querrd jamas ser otra cosa". Todas las doctrinas politicas que tien-
den a justificarlo confirman asf, sobre la base de su "integralismo" y de su "unidimensio-
nalidad", la alienacion permanente de lo "social" por lo "politico”. De este modo, éste se
convierte en una simbologia abstracta y distorsionada de la riqueza de la vida social...
"Dado que la centralizacion (politica) es, por su propia naturaleza, expansiva e invasora,
las funciones del Estado crecen continuamente a expensas de la iniciativa individual,
comunal y social."

La explotacién economica se desarrolla también segtn el mismo mecanismo de apro-
piacion de la energia o "fuerza colectiva". Proudhon nos da un ejemplo: “El capitalista,
dice, ha pagado las jornadas de |@s obrer@s; para ser mas exact@s, debe decirse que el
capitalista ha pagado, cada dia, una jornada a tod@s |@s obrer@s que ha empleado, lo
cual no es en absoluto lo mismo. Porque esta inmensa fuerza que resulta de la unién y
de la armonia de 1@s trabajadores, de la convergencia y de la simultaneidad de sus es-
fuerzos, el capitalista no la ha pagado. Doscientos hombres levantaron sobre su base en
pocas horas el obelisco de Luxor, ¢acaso un solo hombre, en doscientos dias, habria
podido hacerlo? Sin embargo, segln el capitalista, la suma de los salarios habria sido la
misma”.

La sociologia economica proudhoniana, al identificar la misma causa de la explotacion
economica a la del poder politico, nos permite determinar un punto central de su critica
inherente: explotar y gobernar son una misma cosa.

Federalismo pluralista

Dijimos al principio de este prologo que la dialéctica proudhoniana no resuelve en una
sintesis superior las oposiciones de la vida socio-econémica. Estas oposiciones, que
encuentran la misma estructura "social" en la continua contradiccién de las antinomias,
llevan a Proudhon a formular su doctrina del federalismo pluralista. Proudhon considera
que éste es el Unico criterio "realista” porque, segun él, las contradicciones, que consti-
tuyen el meollo vital de la sociedad, son de por si, constitucionalmente, irremediables.

Este es quizas el aspecto mas interesante, aunque también el mas débil, de su teoria.
Por su parte, esta brillante y revulsiva polémica contra todas las doctrinas estatalistas,
unicistas, absolutistas, consideradas todas ellas como utdpicas o reaccionarias; por
otra, estan las consecuencias implicitas de esta metodologia: una serie de especificos
contenidos tedricos llevaran a Proudhon a posiciones a veces reformistas, e incluso
"pequefio burguesas"”. En otras palabras, Proudhon, para sostener una linea funda-
mentalmente libertaria e igualitaria (el federalismo pluralista), concibié la economia mu-
tualista como la Gnica capaz de hacer operativo este esquema estructural.

Y la economia mutualista llevara a Proudhon a defender, en el campo de la economia,
la teoria de la creacién del valor mediante el intercambio y el trabajo invertido, por lo que
recibié feroces criticas de Marx, quien aseguraba que esta teoria era tipica de un econo-
mista "pequefio burgués”, simpatizante del tender@ y del artesan@ que comercia con
sus propios productos.

Pero su teoria le llevara sobre todo a analizar el mecanismo mismo de la regeneracion
permanente de la desigualdad. De hecho, si el salario-valor depende de la cantidad de
trabajo producido, el intercambio no se da segun las necesidades, sino segun la igualdad
de los valores. Asi pues, de esta forma, Proudhon acababa defendiendo la economia
monetaria y la pequefia propiedad: al defender la autonomia y la creatividad de 1@s tra-

43



dores, exaltaba al propio tiempo sus distintas capacidades: en cambio su modo de pro-
duccién debia servir precisamente para liberarl@s del peso opresor y parasitario del
Estado y del monopolio econémico.

Hay, sin embargo, que aclarar un punto. Si el contenido especifico del federalismo plu-
ralista es la economia mutualista, que es criticable y discutible, queda, sin embargo, todo
el esquema estructural aplicable indiferentemente a distintas economias (Bakunin y Kro-
potkin lo aplicaron respectivamente al colectivismo y al comunismo). Esto porque el fe-
deralismo representa mas un método que una categérica afirmacion tedrica, su funcién
es mas reguladora que constitutiva en las relaciones socio-econémicas. Sirve para ase-
gurar, con su dimension pluralista, la igual posibilidad de expresion de cada grupo social
y econémico, en armonia con las propias exigencias geograficas y las propias tradicio-
nes historicas.

Al ser el pluralismo federalista reguladora y no constitutivo, en cuanto al cuadro socio-
economico, no asume ningln compromiso de planificacion; su funcién es la del equili-
brio permanente de las partes, constituidas éstas segun los mas diversos intereses: des-
de los econdmicos hasta los culturales, de los sociales a los artisticos y recreativos,
etcétera. Las relaciones entre las partes, al basarse sobre "libres contratos” siempre
revisables y modificables, representan la dimension dinamica de la sociedad que, de
gobernada, pasa a ser autogestionada. Al otorgarse una orientacion propia, la sociedad
pasa de "la fase politica a la fase econémica”, en la que el desarrollo es inherente a las
propias exigencias reales de base y en la que, finalmente, el movimiento socio-
econdmico que expresa este desarrollo, al liberar "la fuerza colectiva”, desencadena un
dinamismo social permanente antes desconocido. La funcién de este dinamismo coinci-
de con la de la libertad: "el ser colectivo" es dindmico porque es libre y es libre porque
es dindmico. Pero, si la libertad esta supeditada a un principio de equilibrio dinamico
entre las partes, expresion de la “razén colectiva", o "Justicia", es también individual y
colectiva, econdémica y social, publica y privada, cultural y artistica, étnica y religiosa,
etc. La sociedad pluralista, al proceder "a la reforma social a través del exterminio del
podery de la politica", se configura en una estructura "en la que el centro politico esta en
cualquier lugar, la circunferencia en ningin punto". Esto nos conduce al umbral de la
sociedad autogestionada.

Autogestion como teoria y practica revolucionaria

Hemos visto, en el lenguaje proudhoniano, una continua contraposicion entre el signifi-
cado atribuido a la palabra "politico" y a la palabra "econémico". Con la primera, se suele
representar la dimension del poder; con la segunda, la de la libertad y de la espontanei-
dad. Una teoria y una practica revolucionaria son tales en la medida en que fundan sus
propias razones y sus propios objetivos en una dimensidn libre y espontanea de la ac-
cion, o sea dentro de una teoria y de una practica "econémicas". Ademas, los componen-
tes de la sociedad econdmica son 1@s trabajadores, I@s de la sociedad politica I@s do-
minadores. Y, a partir del momento en que las clases dominantes son antitéticas a las de
|@s trabajadores, también la sociedad politica es antitética a la econémica.

Si, pues, la Unica revolucion posible es la econdémica, ésta lo es, una vez mas, en la
medida en que I@s explotad@s, al apropiarse de los medios de produccion mediante las
multiples organizaciones profesionales, inician y desarrollan una vida econémica al mar-
gen de la politica, gestionan y practican relaciones libres y directas sin intermediari@
algun@. De esta forma, practican una lucha social y econémica que es mas rica y com-



pleja que la lucha de clases de tipo marxista. Esta es a la vez "reductiva y reacciona-
ria" (incluso extremadamente importante), y reaccionaria porque sus objetivos explicitos
y operativos se articulan en la dimension politica, o sea en la del poder.

La autogestion proudhoniana, al determinar en cada centro econémico y social la capa-
cidad de propulsioén y de iniciativa, al reconocer la posibilidad de una libre composicién y
recomposicion de los nucleos sociales, econdémicos, productivos y profesionales (con
exclusién de la familia, acerca de la cual Proudhon asume contradictoriamente una posi-
cién conservadora), establece las bases seguras de una sociedad libre e igualitaria.

Mirko Roberti
(Revista "A", Milan 1974)

45



46



e A
e
\efryrds

» -

y.iirdp 7

»

. i 2
s It s st A
=1 s f.&?t’m-&ﬁ“—l-‘"m
S P T &:;--‘ : 7 “







